
www.entre.entre.com 

Amanhã (de)Novo (Gryphus, 2023) 

SÔNIA GUAJAJARA 
 

Sônia Guajajara (Brasil) é uma líder indígena e política brasileira, 

coordenadora executiva da Articulação dos Povos Indígenas do Brasil (APIB). 

Graduada em Letras e Enfermagem, e especialista em Educação Especial pela 

Universidade Estadual do Maranhão. Em 2022, foi nomeada uma das 100 pessoas 

mais influentes do mundo pela revista Time. Em 2023, tornou-se ministra dos 

Povos Indígenas do governo Lula. 

 

Sônia, você desde muito cedo está na linha de frente da luta pela garantia dos 

direitos dos povos indígenas. São quase duas décadas de ativismo, na luta contra 

a invisibilidade que é imposta pela sociedade sobre os povos originários. 

Gostaríamos, portanto, de iniciar nossa conversa falando sobre a sua trajetória 

como mulher indígena no Brasil. De que forma você iniciou o seu envolvimento na 

luta política pelos direitos indígenas? 

Sônia Guajajara: É até difícil sinalizar um momento em que eu me entendi nessa 

luta, porque para mim é uma rotina, uma sequência diária. Estou sempre defendendo 

alguma coisa e tentando entrar nos espaços que se mostram fechados. Isso foi uma 

constante em minha vida. Mas acho que tem um momento que eu comecei a entender que 

existia um movimento indígena organizado: foi em 2001, quando eu participei do 

Primeiro Movimento Indígena Nacional. Foi uma conferência pós-marcha.  

Em 2000, tivemos a Marcha dos 500 anos, “Brasil, outros 500”. Essa marcha para 

Porto Seguro reuniu indígenas de todo o Brasil, que saíram em caravanas e se 

reuniram para a “contracomemoração” dos 500 anos. Naquele momento, houve uma grande 

briga interna no movimento indígena, porque o governo do então presidente Fernando 

Henrique Cardoso concordou com algumas lideranças indígenas para apoiar o seu 

governo, enquanto outra parte do movimento não concordou.  

Ali houve também um confronto direto com a polícia, que tentou atacar os 

acampamentos do movimento. Era para ser um momento pacífico, de memorização dos 

500 anos e acabou sendo muito violento. Indígenas apanharam da polícia, assim como 

militantes e integrantes dos movimentos sociais. Foi um momento marcante não 

somente pela data em si, mas pela confusão e violência que constituíram esses 500 

anos de Brasil, as quais foram retratadas naquele momento. 

Em 2001, a Conferência avaliou os 500 anos e pensou os rumos do movimento indígena, 

já que tivemos quase um racha. Foi a primeira vez que vim para o Movimento Nacional 

em Brasília. Ali eu escutei, prestei atenção e entendi a necessidade de fazer a 

luta pela terra. Foi o momento em que descobri que existiam indígenas sem-terra, 

sem-terra demarcada, vivendo em retomadas, em acampamentos, na beira da estrada, 

http://www.entre.entre.com/


sem suas aldeias... Antes, eu conhecia apenas o meu mundo, a minha terra, o meu 

estado. Aquilo me inquietou e eu voltei pensando: eu não posso mais ser a mesma, 

tenho de voltar, organizar meu estado – o Maranhão – e fazer a luta de uma forma 

mais ampla. Voltei de ônibus com a cabeça fervilhando.  

Quando eu cheguei, chamei lideranças do estado e de outros povos, e assim começamos 

a conversar. Eu não tinha noção de como organizar um movimento, ia perguntando e 

descobrindo. Juntamos 15 lideranças e começamos a discutir o movimento indígena no 

estado do Maranhão. Dessas 15, sobraram cinco, e fizemos uma assembleia, em 2002, 

para discutir a criação de um movimento indígena organizado no Maranhão. Fizemos 

uma grande assembleia, até hoje não sei como reunimos tanta gente sem ter recurso 

e apoio. Alguém pagou a comida, outro, o combustível. Planejamos o encontro para 

70 pessoas e tivemos 150 presentes. Foi um momento incrível.  

No ano seguinte, em 2003, fizemos a assembleia para criar a organização de fato. 

Eu era integrante da diretoria. Naquele momento, as pessoas ainda viam as mulheres 

no movimento como “as secretárias”. Eu fiquei como “diretora secretária” dentro da 

coordenação executiva, porque só isso que nos era permitido. Fiquei dois mandatos 

no Maranhão exercendo essa função. Meu papel foi muito importante no movimento e 

no estado, porque conseguimos mobilizar todas as bases. Eu rodei todas as cidades 

do Maranhão, todos os povos, oferecemos cursos... Tudo isso por meio da articulação 

com outros movimentos e apoiadores, sem recursos.  

Com esse trabalho, a Coordenação das Organizações Indígenas da Amazônia Brasileira 

(COIAB) percebeu que eu estava mobilizando bem e, no último ano, me convidaram 

para compor a coordenação executiva, mas, de novo, me chamaram para ser secretária. 

Primeiro eu relutei, mas depois aceitei sem questionar muito. Quando eu contei 

para as outras mulheres, elas falaram que eu não podia ser secretária, que elas só 

me apoiariam se me tornasse Coordenadora Geral ou vice. Eu concordei e percebi que 

dava conta. Avisei aos meninos que eu ia concorrer a vice, eles falaram que já 

tinha uma pessoa para o cargo, mas eu disse que a assembleia é soberana e eu ia 

disputar os votos. Éramos três na disputa, eu e mais dois homens, duas lideranças 

tradicionais. Eu tive mais votos do que o dobro dos dois somados.  

Essa saída do contexto somente do Maranhão para a Amazônia como um todo me fez 

entender a lógica e o que estava em jogo. Foi quando eu comecei a participar na 

luta climática. A COIAB foi como uma universidade do movimento, porque foi ali que 

eu comecei essa relação de articulação internacional. Eu fiquei somente um mandato 

e decidi voltar para o Maranhão, em 2013. Na parada em Brasília, fui eleita 

executiva da Articulação dos Povos Indígenas do Brasil (APIB). Não consegui sequer 

chegar em casa, ali mesmo em Brasília, eu já fiquei. Agora estou no nono ano da 

APIB. Quando terminei o primeiro mandato, comecei a articular minha participação 

na política partidária e, em 2018, me afastei da APIB por um ano para concorrer à 

presidência do Brasil, como vice. Em 2019, voltei e estou lá até o mês de agosto, 

quando meu ciclo se encerra. 



Para mim, o que alçamos até hoje de reconhecimento é resultado de toda essa 

trajetória e das ações coletivas que fizeram o passo a passo, do regional ao 

nacional e com repercussão internacional. Como o Guilherme Boulos fala, não se 

trata de uma corrida de 100 metros, é uma maratona gigante, que corremos todo dia. 

É um conjunto que se soma: o apoio da família, de pessoas de confiança, da base 

territorial que nos coloca para cima, da capacidade de articular com outros 

movimentos... Essa articulação para nós ainda é difícil, porque poucas lideranças 

têm essa flexibilidade de se relacionar com outros movimentos. Eu sempre tive muito 

cuidado com isso, entendendo que nós, como movimento indígena, não conseguiríamos 

fortalecer nossa luta sem fazer parcerias com outros movimentos. Hoje nós somos, 

enquanto movimento social no Brasil, um dos mais fortes, principalmente na luta 

contra o governo Bolsonaro. 

Além de atuar como coordenadora executiva da APIB, a Articulação dos Povos 

Indígenas do Brasil, você também é cofundadora da Articulação Nacional das 

Mulheres Indígenas Guerreiras da Ancestralidade (AnmigaOrg).  

Você poderia falar sobre o seu trabalho junto a essas organizações? E de que 

formas essas atuam dentro da política, pela garantia de direitos e amplificação 

das vozes dos povos indígenas?  

Sônia Guajajara: A APIB é uma articulação nacional, criada há 18 anos, e composta 

por organizações macrorregionais. Nós temos apenas sete coordenadores executivos, 

cada um vindo de sete organizações diferentes que a compõem. Eu, por exemplo, 

represento a COIAB dentro da APIB. Nós temos um fórum nacional de lideranças, um 

encontro que fazemos por indicações dessas organizações. Nele discutimos nossas 

prioridades anuais, o que está em jogo no Congresso, no Executivo e em quais ações 

podemos entrar no Judiciário; fazemos uma análise geral do que está posto para o 

ano. Por exemplo, ano passado Bolsonaro apresentou as 31 prioridades de seu governo. 

Nós estávamos em todas, menos na política cambial. Eu disse: “Aí é que vocês se 

enganam, nessa que a gente está”. Porque ele queria mudar a forma de receber os 

recursos internacionais, visando dificultar o acesso aos recursos que fortalecem 

as mobilizações. O que aparentemente não tinha nada a ver conosco, na hora percebi 

que era uma estratégia para inviabilizar a nossa luta.  

A gente fica alerta o tempo todo e faz o embate direto no Congresso para impedir 

essas medidas anti-indígenas e antiambientalistas de tramitarem. Fazemos um 

apanhado geral do que pode nos impactar, sejam portarias, medidas provisórias, 

projetos de lei, projeto de emenda da Constituição... Avaliamos com nossos 

advogados a parte jurídica e nos organizamos para enfrentar uma por uma. Nos 

articulamos com os assessores dos parlamentares que estão dentro do nosso campo no 

Congresso e fazemos parcerias com entidades de apoio. Temos um grupo chamado 

Mobilização Nacional Indígena, com mais de 40 entidades no Brasil que se reúne 

toda segunda-feira para, a partir de análise da conjuntura, organizar a semana. 

Fazemos também o Acampamento Terra Livre, que é a assembleia máxima dos povos 



indígenas no Brasil, em que consolidamos nossas ideias com todos, aprovamos as 

pautas e seguimos na pressão com as marchas.  

Então, a APIB acompanha toda a política nacional, indigenista e ambiental. Nem 

sempre a gente ganha, porque as bancadas contrárias são muito maiores, mas já 

conseguimos vetar muitas políticas contrárias com a nossa presença permanente em 

Brasília. Esse retrocesso só não está pior por causa dessa pressão exercida; pelo 

acompanhamento e articulação que fazemos dentro do Congresso, com as entidades de 

apoio e com a comunidade internacional. Trabalhamos sempre com essas três redes. 

A articulação das mulheres indígenas existe desde sempre. Quando eu cheguei no 

movimento, já existia. Mas nunca tivemos um nome, uma identidade. No contexto da 

pandemia, em uma de nossas discussões on-line, falei que precisávamos de um nome 

para fazer um recorte das mulheres dentro da APIB. Em 2021, quando saiu a vacina, 

propus fazer um fevereiro de lives para orientar sobre a importância da vacina. Eu 

chamei as mulheres do movimento e fizemos lives semanais para cada bioma. Uma 

semana era Amazônia, na outra era o Cerrado, na outra, a Mata Atlântica... Falamos 

sobre a importância da vacina e desmanchamos as mentiras. Chamamos de “Vacina, 

Parente!”.  

Em março, no mês das mulheres, seguimos com as lives e começamos a pensar em um 

nome. Pensei nesse nome de “AMIGA”, mas o que seria o “GA”? “Guerreiras da 

ancestralidade! Combinou muito! Pegou bem, todo mundo gostou. Criamos a ANMIGA dia 

8 de março de 2021. Já criamos lançando um site com o histórico e fizemos o março 

das Originárias da Terra. Fizemos uma live de lançamento com 80 mulheres falando, 

foram 8 blocos de 10 mulheres. Começou às 15h e terminou às 21h! Eu comecei lá no 

Maranhão, fazendo a abertura, viajei para o Rio de Janeiro e, no Rio, fiz o 

encerramento. Foi muito legal, as mulheres se animaram.  

Ano passado realizamos a nossa segunda marcha, porque a primeira ainda não era 

formalizada como ANMIGA. Este ano, estamos organizando a caravana das Originárias, 

que já está em circulação. Ela está agora no Nordeste e vai rodar todas as regiões 

para mobilizar todas as mulheres territoriais. Temos as mulheres “Raiz”, que estão 

na base, na aldeia e são do território. Toda terra indígena e todos os povos têm 

uma mulher representando, às vezes, têm mais de uma. Temos as mulheres “Semente”, 

que estão nos estados. Temos as mulheres “Biomas”, uma para cada bioma, as quais 

formam um conselho menor e mais emergencial. Temos as mulheres “Terra”, que foram 

as criadoras da ANMIGA. Elas são referência para tudo o que fazemos, e agora estão 

circulando na caravana. Por fim, temos as mulheres “Água”, que nos representam no 

nível internacional; ultrapassam fronteiras e oceanos. Assim, podemos atingir todos 

os povos e todos os níveis de contato e participação das mulheres. 

A caravana resume bem o que temos como pauta: a participação das mulheres na 

política – o papel das mulheres indígenas frente às mudanças climáticas; a 

valorização da sociobioeconomia das mulheres; o combate às violências de gênero e 

doméstica; e o fortalecimento de redes. A ideia da caravana também foi minha, com 



o intuito de fazer algo mais amplo e democrático. As meninas me perguntaram como 

faríamos sem recursos, eu respondi: “Basta ter a ideia, depois o dinheiro chega”.  

Agora estamos em processo de finalizar a candidatura das mulheres indígenas, vamos 

fortalecer a Bancada do Cocar. Nossa pré-campanha é o Chamado pela Terra, com o 

objetivo de fortalecer a participação das mulheres na política. 

Você foi recentemente nomeada pela revista Time como uma das 100 pessoas mais 

influentes do mundo. Em uma sociedade em que vozes indígenas são duramente 

silenciadas e cujas raízes sofrem, há mais de 500 anos, com processos históricos 

de preconceito e deslegitimação, a projeção nacional e internacional de uma 

liderança feminina e indígena demonstra-se de extrema importância – a qual sabemos 

que é resultado de anos de resistência, lutas e esforços somados.  

Como você vê esse reconhecimento por grandes veículos de comunicação e pela 

comunidade internacional, em relação a como sua luta é vista localmente? E como 

usar esse momento para dar mais visibilidade e reconhecimento à questão indígena 

no Brasil? 

Sônia Guajajara: Isso foi realmente incrível. Não estávamos esperando esse 

resultado. São tantas pessoas hoje na luta, que receber essa nomeação não estava 

em nosso radar. Essa notícia mostra que nossos esforços valem a pena. Às vezes 

achamos que não estamos tendo resultado, que está difícil, mas, ao recebermos esse 

reconhecimento, percebemos que é preciso fortalecer ainda mais.  

Não é fácil alcançar determinados espaços. A própria mídia aqui no Brasil demorou 

a enxergar a realidade indígena como notícia. Primeiro atravessamos as fronteiras 

nacionais, chegamos no internacional para depois poder voltar. Quando vem de fora, 

o Brasil reconhece a pauta. Agora, acho que melhorou um pouco esse cenário, já 

conseguimos mais acesso. Isso é muito importante, porque nos encoraja a seguir, 

mostra um resultado das ações coletivas e de como é importante a articulação com 

grupos diversos. Com isso, conseguimos alcançar um público que jamais alcançaríamos 

apenas com os nossos meios.  

Não queremos ter visibilidade para estar em uma capa de revista, mas para 

transformar a nossa realidade. Se as pessoas conhecerem e se interessarem, vão 

aderir à causa. Uma das coisas que mais queremos aproveitar é a oportunidade de 

mostrar o papel desempenhado pelos povos indígenas para toda a humanidade e para 

o planeta. As pessoas não sabem o quanto o modo de vida indígena contribui para o 

clima, para o planeta, para a preservação da biodiversidade. Poucas pessoas da 

cidade conectam suas vidas a quem está fazendo essa luta diariamente. Queremos 

aproveitar o momento para fazer com que as pessoas tenham essa sensibilidade e 

essa compreensão de que a luta indígena é humanitária, civilizatória e para o bem 

do planeta. É urgente essa conexão ou reconexão com a terra enquanto mãe e não 

como lote, ou objeto. Por isso nossa campanha se chama o “Chamado pela Terra”. 



Nós, indígenas, que escutamos esse chamado, entendemos que precisamos convocar os 

outros também.  

Essa visibilidade que você está tendo se intersecta com a representatividade de 

mulheres indígenas. Muito tem se avançado na luta pelo reconhecimento e igualdade 

de gêneros, mas ainda há um longo caminho a percorrer.  

De que forma, você, como liderança indígena feminina, enxerga a necessidade de 

articulação de mulheres indígenas, assim como o fortalecimento de questões 

relacionadas ao gênero, sua cultura e identidade? 

Sônia Guajajara: Uma coisa que temos feito nessa articulação e nessa alavancada 

que as mulheres estão dando é ter cuidado para que isso não seja entendido como 

uma disputa entre mulheres e homens. Não é uma disputa para as mulheres estarem à 

frente, queremos complementar a luta. Não dá mais para entender como cultural a 

não participação das mulheres. Historicamente isso foi dado como algo cultural, 

como se fosse natural sermos subservientes, estarmos em papéis subalternos e que 

determinados povos não aceitem mulheres no papel de liderança. Isso não é cultura, 

isso é o machismo impregnado, que chegou em nosso território também como herança 

colonial. Nós fomos entendendo a necessidade de estar perto, de estar junto, de 

assumir esses papéis e o protagonismo da nossa própria história. O momento é de 

fortalecer a luta como um todo, não de dividir e separar papéis, mas sermos 

complementares. 

Fazemos a Marcha das Mulheres, por exemplo, mas sempre convidamos os homens para 

conhecer o que estamos fazendo. Quando lutamos pelo combate à violência, são eles 

que têm de escutar, eles que tem de mudar. Eles também precisam estar perto, 

construindo junto, senão a discussão fica fechada em nós mesmas. Na última marcha 

quase metade dos participantes eram homens. Eles fazem questão de vir para fazer 

segurança, para cozinhar para nós, sabendo que o palco não é deles. Eu mesma falo 

toda vez: “O microfone é das mulheres, homens não podem nem dar um recado. A hora 

é nossa”. 

Aprofundando sobre esse histórico processo de invisibilização, sabemos que a 

narrativa tradicionalmente contada da história brasileira apresenta uma visão 

extremamente pautada por ideias como a do “descobrimento”, a da “domesticação de 

um estado primitivo de natureza” e a do “engrandecimento do homem colonizador 

iluminado”, enquanto a história de verdade é uma de massacre, sequestro e 

desconstrução do que havia naquela terra.  

Esse distanciamento entre a realidade e a história dos povos originários 

brasileiros, em relação àquela que é predominantemente conhecida pela sociedade, 

cria uma barreira difícil de se transpor, a qual é reerguida todos os dias por 

nosso sistema educacional, por exemplo, e as nossas práticas diárias. 



Quais são os maiores desafios que você vê para substituição dessa história 

inventada por uma história real das origens do Brasil? 

Sônia Guajajara: Eu acho que não tem mais como mudar o pensamento das pessoas dessa 

geração. Elas podem até se tornar mais sensíveis, mas não vão ter organicidade 

para entender e abraçar essa causa. Para mim, o investimento precisa ser nas 

crianças e na juventude atual, para podermos mudar uma geração inteira. Isso precisa 

estar muito estabelecido no sistema educacional, desde o ensino básico até a 

universidade. É impressionante como as escolas ainda não mudaram seus currículos 

e continuam com livros didáticos que tratam os povos indígenas como povos do 

passado. Se você conversar com uma criança das primeiras séries, elas falam “os 

índios usam pena”. É uma imagem bem estereotipada do “índio” de cara pintada 

celebrado no 19 de abril, e não dos “indígenas” – uma mudança que já está 

reconhecida até na Constituição. É inadmissível essa reprodução de uma história de 

1500 sem falar do indígena presente hoje, das lutas, dos desafios e dificuldades 

enfrentados. Temos uma lei que estabelece o ensino afro-indígena na escola, a Lei 

11.645, de 2008, mas essa lei não é implementada por falta de professores 

especialistas para tratar esse conteúdo nas escolas. 

Essa lei precisa ser aplicada. As escolas precisam abrir espaço para os indígenas 

falarem. Elas só reconhecem como professor aquele que tem o diploma acadêmico. 

Tanto a escola básica quanto a universidade precisam abrir espaço para o indígena 

falar da sua história, diversidade, cultura... É conceber o conhecimento 

tradicional indígena como saber. Hoje já avançamos um pouco, eu sou chamada para 

várias universidades. Nós estamos indo como palestrantes e convidados, o que já é 

um avanço, mas não é o suficiente. Os indígenas precisam estar também nos quadros 

de professores. Os indígenas que se formam nas universidades também precisam ocupar 

o papel de professor, de diretor, de reitor. Por que o indígena não pode? Ele 

deveria concorrer como igual, mas isso ainda não é visto como normal, ainda é 

estranha essa presença. O primeiro passo é a abertura dos estabelecimentos de 

ensino para conseguirmos mudar a próxima geração; dos que já estão com a cabeça 

formada precisamos nos aproximar e formar parcerias. 

Em relação ao contexto político atual, marcado por um governo hiperconservador, 

abertamente anti-indígena e contra qualquer causa socioambiental: qual a sua 

avaliação sobre as diversas tentativas de retrocesso em relação aos direitos 

conquistados pelos indígenas e aos avanços relacionados à proteção do meio 

ambiente? E quais desafios que, passados quatro anos de governo Bolsonaro, o 

atual momento deixa para os povos indígenas? 

Sônia Guajajara: De fato, esse governo trouxe muitos prejuízos. No primeiro dia de 

governo, Bolsonaro já atacou os direitos indígenas estabelecendo uma portaria 

acabando com a FUNAI, tirando a demarcação de terras indígenas e nos colocando sob 

jurisdição do Ministério da Agricultura, que é comandado pela bancada ruralista. 

Ali ele materializou o que prometeu em campanha: que não haveria em seu governo nem 

um centímetro de terra demarcada para os indígenas. Tudo o que era ameaça de campanha 



virou política pública. Como se não fosse suficiente, ele abriu precedentes para 

reaver territórios já demarcados. Esse foi o primeiro e o pior ataque, porque para 

nós o território é essencial para manter a nossa existência. Ele já fez um desmonte 

não só de direitos, mas do próprio futuro dos povos indígenas.  

A política ambiental também foi totalmente desmontada por meio de projetos de leis 

que flexibilizam a legislação ambiental e permitem grilagem e desmatamento. O ex-

ministro do Meio Ambiente, Ricardo Sales, foi nas regiões onde havia denúncias e, 

ao invés de punir os invasores, ele anistiou multas dadas pelo IBAMA. Aquele 

pronunciamento dele na reunião secreta, de aproveitar a pandemia para “passar a 

boiada”, parece cena de um filme de ficção. O governo Bolsonaro é um governo de 

destruição. Não é aleatório, não é porque ele não sabe fazer; ele sabe bem o que 

quer e como se articular. Ele é porta-voz do agronegócio, da exploração predatória, 

do garimpo ilegal, da mineração e da grilagem de terra.  

Em 2022, estamos em total apoio a Lula, entendendo que é o que temos no momento 

para derrotar Bolsonaro. É urgente, precisamos tirar Bolsonaro do poder e seguir 

apoiando o governo, como movimento social, para tirar o bolsonarismo de dentro das 

instituições. As instituições estão impregnadas com esses pensamentos, se não forem 

renomeadas não teremos um governo capaz de reconstruir. 

Outra coisa importante é fazer um trabalho intenso para trocar os parlamentares 

aliados de Bolsonaro. Estamos trabalhando duramente para eleger bancadas diversas, 

que representem os povos, as culturas, a sociedade. É preciso uma mudança 

estrutural. Estamos apoiando Lula não por enxergarmos nele a salvação para tudo, 

mas porque queremos participar, incidir e ter opinião direta em uma futura 

mudança.Muitas pessoas nos questionam sobre o que Lula fez ou deixou de fazer 

quanto à demarcação das terras ou à construção de Belo Monte, mas uma coisa é ter 

um governo que diverge em opiniões, outra é ter um governo inimigo declarado, que 

mata, que reforça o fascismo, que incita o ódio. Com Bolsonaro, hoje, você está 

apoiando um autoritarismo que vai seguir com essa política de destruição. A hora 

agora é de lutar para não perder a democracia que conquistamos.  

A realidade dos povos indígenas brasileiros é ainda, infelizmente, marcada por 

inúmeros atos explícitos de violência: ataques, invasões, ameaças e incêndios. 

Vivenciamos no atual momento um cenário lastimável que é, por exemplo, o ataque 

às terras Yanomami, com o avanço do garimpo ilegal dentro de suas áreas. Outro 

tipo de violência, no entanto, que aparece mais silenciosamente na mídia, foi a 

causada pela falta de resposta adequada do governo à pandemia.  

O que as pessoas que não estão conectadas às questões indígenas precisam saber 

sobre essas duas formas de violência? Você pode nos explicar como foi, e está 

sendo, essa forma de violência causada durante a pandemia e essa nova onda de 

agressões que estamos vendo hoje? 



Sônia Guajajara: Nós temos esses dois tipos de violência: a que é escancarada, que 

alarma todo mundo, o tiro, o estupro, os conflitos permanentes; e a negligência, 

ou até o planejamento da omissão. Tem um planejamento para não atender. Esse caso 

da criança Yanomami foi alarmante, com repercussão internacional, e as pessoas 

estão olhando para esse caso agora. Mas esse é apenas um retrato do que acontece 

diariamente em todos os territórios, por causa da falta de segurança, da falta de 

proteção.  

Antigamente, dizíamos que a nossa maior luta era demarcar terras indígenas. 

Continua sendo, a não demarcação é também uma violência. É uma ação do Estado, 

silenciosa, mas igualmente violenta. Sem a segurança da terra, estamos sujeitos a 

conflitos diários. Continua sendo nossa bandeira principal porque temos hoje 13% 

do território nacional como terra indígena, mas, desses 13%, 97% estão na Amazônia.  

Nossa outra prioridade é a segurança nos territórios já demarcados, porque o 

discurso de ódio do governo Bolsonaro acaba incitando as invasões. As pessoas 

praticam as invasões se achando autorizadas, o que acaba gerando insegurança. 

Antes, ter a sua terra demarcada era uma segurança, hoje os indígenas são mortos 

dentro de seu próprio território. A outra questão é garantir as condições, as 

políticas públicas, que possam dar aos indígenas as condições para fazer a gestão 

desses territórios. A falta dessas condições gera pobreza, insegurança alimentar, 

ataques e saída dos indígenas para outros lugares. Alguns saem para as cidades sem 

terem condições.  

São muitos os tipos de violência que as pessoas não enxergam como tal. Não demarcar 

terra é a maior de todas as violências. Nós sentimos diretamente em nosso corpo. 

Essa aliança para expandir o agronegócio não é apenas uma violência do conflito, 

mas também reflete no veneno que é colocado nas lavouras, e segue contaminando a 

água, o ar... O garimpo ilegal, a mineração, tudo isso mata e também contamina a 

água e os rios. Lá na terra Krenak, eles falam que hoje as crianças não podem mais 

nadar ou comer o peixe do rio como antes faziam. Não há violência maior do que 

essa causada pela mineração. No território Munduruku, por exemplo, comprovadamente 

70% das pessoas estão contaminadas por mercúrio. Tudo isso são violências que só 

nós sentimos. Quem está de fora não enxerga essa violência. Precisamos de políticas 

públicas que atendam essas especificidades. Não adianta uma política ambiental 

universal.  

É oficialmente garantido pela Constituição Federal brasileira o direito 

territorial aos povos indígenas. Esse direito é, entretanto, anterior à própria 

Constituição de 1988, visto que se trata de um direito originário e histórico. 

No entanto, a luta pela demarcação de territórios indígenas brasileiros enfrenta 

atualmente grandes desafios, como a proposta de Marco Temporal e as propostas do 

atual governo de abertura de territórios indígenas para atividades econômicas, 

projetos de infraestrutura e exploração mineral. 



Quais impactos esses projetos de lei, caso aprovados pelo Congresso, podem 

ocasionar para as comunidades indígenas e nas demarcações de suas terras? Quais 

as maneiras que você vê como as mais efetivas que a sociedade civil tem se 

mobilizado para impedir a efetivação desse retrocesso? 

Sônia Guajajara: O Marco Temporal é um dos maiores ataques aos direitos indígenas 

e à Constituição. Se aprovado, será uma tragédia para nós e para toda a população. 

O Marco é uma negação à ocupação original dos territórios indígenas. Ao estabelecer 

o 5 de outubro de 1988 como a data base para se confirmar a presença física indígena 

nesse território, nega-se tudo o que aconteceu para trás. Essa tese é um dos maiores 

absurdos porque fere a Constituição Federal. A Constituição diz: são reconhecidos 

como território indígena aqueles tradicionalmente ocupados pelos indígenas. O Marco 

e o Projeto de Lei 490 reconhecem como território indígena somente aquele em que 

for comprovada a presença física desses povos a partir de 1988. Por muitas razões 

os indígenas não estavam ali nessa época. Esse não é o fator principal para se 

comprovar, o que comprova é presença ancestral e essa ocupação tradicional.  

Estamos muito ansiosos para o julgamento do Marco; será o julgamento do século. 

Está marcado para recomeçar em 23 de junho de 2022. Esse resultado é o que vai 

orientar o futuro da demarcação de terra indígena no Brasil. Se o resultado não 

for favorável, teremos de replanejar nossas estratégias de luta, porque não vamos 

aceitar a negação de nossos territórios. Há uma articulação no Congresso para que 

aprovem essa medida e para que o território indígena seja entregue para a 

exploração.  

A luta pela demarcação dos territórios indígenas tem se configurado como a 

principal pauta levantada pelas lideranças indígenas e de combate à atual agenda 

de destruições. Diante do atual cenário, marcado por um modelo de desenvolvimento 

pautado pela exploração de recursos e, consequentemente, pelo aumento gradativo 

no desmatamento, a existência de territórios indígenas configura-se como barreiras 

físicas contra a degradação ambiental. Desse modo, a garantia da demarcação e a 

proteção das terras indígenas são também responsáveis pela proteção da nossa 

biodiversidade, combate à crise climática e ao equilíbrio ambiental.  

Você pode falar um pouco sobre o papel dos territórios indígenas na preservação 

das nossas florestas, e como o modo de vida dessas comunidades pode ajudar a 

concebermos uma nova relação futura entre sociedade e natureza? 

Sônia Guajajara: Em um momento em que estamos discutindo os efeitos das mudanças 

climáticas e que não podemos permitir que o planeta aumente a temperatura em 1,5º 

C, todas essas medidas vão na contramão do que deveria ser feito. Um dado pode nos 

ajudar a aproximar a sociedade não indígena da importância desses territórios: nós 

somos apenas 5% da população mundial, mas 82% da biodiversidade protegida está em 

nossos territórios. As pessoas precisam entender isso como o que garante a vida de 

todos. Se não defendermos os direitos indígenas, os seus modos de vida estarão em 

risco. Se os modos de vida indígenas estão em risco, a humanidade inteira também 



está. Será que você vai sobreviver se não tiver mais água? A maioria das nascentes 

estão em terras indígenas.  

Então, a demarcação impacta a vida de todos. A imprensa, nós e os pesquisadores 

precisamos falar sobre isso para reforçar o sentido dessa luta. A biodiversidade 

é o que garante a vida e quem está protegendo-a são os povos indígenas; os que 

mais protegem são os mais atacados. 

Gostaríamos de finalizar abordando a temática do amanhã, sobre a qual o nosso 

livro se trata. Após anos difíceis, marcados por um governo criminoso e anti-

indígena, e que tomou ainda outras proporções por conta da pandemia do Covid-

19, qual a sua visão para o futuro dos povos indígenas brasileiros, passado esse 

cenário atual; qual a sua visão para o Brasil de amanhã? 

Sônia Guajajara: A luta por direitos é importante, pelo meio ambiente, moradia, 

saúde, educação, comida. Mas estamos entendendo que tudo isso só poderá acontecer 

a partir do reflorestar das mentes. Lançamos essa iniciativa na Marcha das Mulheres: 

“Reflorestar mentes”. Trata-se do reflorestar das ideias, do pensamento e, 

principalmente, dos corações. Precisamos de uma sociedade com mais amor, mais 

afeto, mais solidariedade entre as pessoas. Precisamos acabar com o individualismo. 

O sentido da vida é o coletivo.  

Se você reflorestar seu coração, disseminar o amor, adquirir essa consciência 

política e ecológica, entendendo que isso influi no seu futuro, você vai 

naturalmente reflorestar os territórios. Reflorestar os territórios para garantir 

a vida no planeta. A chamada é para reflorestar mentes de toda a humanidade para 

salvar a mãe Terra. 


