
www.entre-entre.com 
8 Reações para o Depois (Riobooks, 2019) 

 
 

SILVIA FEDERICI 
 
 

Silvia Federici​ (Itália/EUA) é escritora, ativista feminista, pesquisadora  e 
professora emérita da Hofstra University em Nova Iorque. Ela vem da tradição 
marxista de autonomia feminista radical. Publicou, entre outros livros, ​Calibã 
e a Bruxa: mulheres, corpo, e acumulação primitiva​ (2004), e ​A revolução no 
Ponto Zero: trabalho doméstico, reprodução, e luta feminista​ (2012). 

 
 

Qual a principal diferença entre as noções de esfera pública e 
dos comuns? E como os comuns organizaram historicamente o uso da 
terra? 

 
Silvia Federici:​ A esfera pública ainda é controlada pelo Estado. 
Conseguir ocupar, usar o "espaço público", é uma luta contínua, 
especialmente intensa hoje, porque o espaço público está cada vez 
mais privatizado, mais dedicado a empreendimentos comerciais, e 
submetido a condições restritas de acesso. Não existe um modelo 
único de uso comunitário da terra — rastrear todas as formas 
distintas de uso comunitário seria uma tarefa difícil, impossível 
no espaço limitado de que disponho. 
 
Na Europa pré-capitalista, quando os comuns eram dados pelos 
senhores feudais à aldeia, as pessoas organizavam coletivamente, 
em assembleias camponesas, o que plantar, quando colher. A 
assembleia ainda é o local de decisão nos regimes comunitários da 
América Latina, os quais continuam a basear-se no trabalho 
comunitário, atribuído aos membros da comunidade pela assembleia. 
O elemento comum é que a terra não pode ser vendida. 
 
Ainda hoje, em muitas aldeias e cidades italianas você pode ver 
os tanques de pedra em que as mulheres costumavam lavar roupa. A 
piazza​ (praça) onipresente é também um produto arquitetônico do 
comunitarismo medieval. A ​piazza​ na Itália e em outras cidades e 
aldeias europeias era o mercado, e também o centro da comunidade, 
o local onde notícias e opiniões eram produzidas e circuladas. 

 
Quais são os aspectos de reciprocidade entre corpo, espaço, e os 
comuns dentro de comunidades de resistência? 

 

http://www.entre-entre.com/


Silvia Federici:​ Como dizem as mulheres na América do Sul, meu 
corpo é meu território, querendo dizer que existe uma 
continuidade em muitos níveis entre nosso corpo e a terra, as 
águas, as florestas. Aquilo que colocamos na terra afeta o corpo 
e vice-versa; a defesa do corpo é o primeiro passo para a defesa 
da terra. Só coletivamente podemos cuidar de nossos corpos e de 
nossas vidas, do mesmo modo como a defesa da terra é uma luta 
coletiva. A terra, como escreveu Marx nos ​Manuscritos econômicos 
e filosóficos​, é nosso corpo inorgânico, não podemos viver 
separados dela. Como nos disse Vandana Shiva, surgiu na década de 
1970 na Índia um movimento, o Movimento Chipko, formado por 
mulheres que colocam o corpo na linha de frente, literalmente 
abraçando as árvores para defendê-las dos madeireiros. Em anos 
mais recentes, no sul da França, mulheres e homens enterraram-se 
a fim de deter as máquinas ou foram morar em árvores destinadas 
ao corte, quando um louco projeto especulativo levou ao 
desmatamento de uma das mais antigas florestas da Europa, a 
floresta de Sivens, nos arredores de Toulouse. E formas similares 
de “defesa por meio do corpo” foram organizadas em outras ​zones à 
défendre​ [zonas a defender] (ZAD) na França. 

 
Como as mulheres são afetadas pela privatização dos comuns no 
contexto do capitalismo global? 

 
Silvia Federici:​ A privatização dos comuns afeta a vida das 
mulheres acima de tudo, porque, como já observou Vandana Shiva em 
Staying Alive​ [​Permanecer viva​], as mulheres, ainda hoje, 
dependem mais do que os homens dos comuns da natureza, pois sua 
relação com rendas monetárias é mais precária. Além disso, uma 
vez privatizada, a terra é comercializada, e, na maior parte dos 
casos, destruída pela prospecção de petróleo, pela mineração, e 
por outros megaprojetos. Nesse caso, também, são as mulheres que 
mais sofrem com essa destruição, pois são elas as responsáveis 
pela reprodução de suas famílias, e é um pesadelo quando a terra 
é contaminada, quando a água fica cheia de produtos químicos, e é 
mais provável que a comida que colocamos na mesa, em vez de 
nutrir-nos, ameace nossa saúde. É por isso que hoje as mulheres 
são as protagonistas da luta contra o extrativismo. A luta contra 
a privatização é o começo do processo, mas as mulheres em 
comunidades comunitárias também lutam contra as relações 
patriarcais que, com frequência, excluem-nas do processo 
decisório e da participação na assembleia onde as decisões são 
tomadas coletivamente. 

 
De que maneira você acha que os espaços público e privado se 



relacionam com a história de caças às bruxas na sociedade? Como a 
arquitetura ainda perpetuaria espaços de exclusão? 

 
Silvia Federici:​ A dominância masculina e as relações patriarcais 
são também expressadas por uma organização masculina do espaço e 
do tempo. Toda mulher cresceu (ao menos na minha geração) sabendo 
que, à noite, você não pode sair, porque pode ser estuprada, 
atacada pelos homens, e, mesmo de dia, nas ruas, nos ônibus, você 
pode ser submetida a todo tipo de abuso. Porém, há uma 
continuidade entre a violência e o abuso a que as mulheres estão 
expostas — embora de maneiras diferentes — no espaço público e a 
violência a que elas são expostas em casa. O fato de que a 
dependência das mulheres em relação aos homens foi 
institucionalizada, isto é, que as mulheres foram 
institucionalmente destinadas, compelidas pela falta de recursos 
a ser servas do homens, significou que, de certa maneira, todos 
os homens podem discipliná-las — todos os homens têm o direito de 
ameaçá-las com possíveis abusos, o que é uma forma de disciplina, 
que deixa você bastante atenta aos lugares e aos momentos em que 
anda nas ruas, os lugares aonde vai, quer vá sozinha ou em grupo. 
À noite, as ruas são espaço masculino. Na década de 1970, as 
mulheres com frequência organizaram marchas para retomar as ruas, 
para retomar a noite. A arquitetura perpetua a violência contra 
as mulheres ao construir os espaços de reprodução como espaços 
isolados, individuais, como casas separadas, como bairros em que 
não há ninguém na rua à noite porque os lugares de reprodução 
coletiva estão longe, e o bairro é apenas uma espécie de 
dormitório. 

 
Qual é o poder da memória coletiva na construção de novos 
territórios? 

 
Silvia Federici:​ A memória é extremamente importante. Conhecer a 
história de um lugar é colocar a nós mesmas e à nossa luta em 
algo maior do que nós, é recordar a nós mesmas que fazemos parte 
de uma luta maior de libertação. Ela nos lembra de nossa dívida 
com aquilo que foi feito por aqueles que vieram antes de nós. 
Isso cria um laço comum, cria um sujeito coletivo, expressado por 
exemplo nas canções que os movimentos radicais e populares 
produziram ao longo do tempo. Lembro, por exemplo, da profunda 
emoção que eu, como muitos jovens da minha geração no norte da 
Itália, sentíamos ao ouvir e ao cantar as canções que evocavam a 
tristeza e a derrota dos soldados italianos durante a Primeira 
Guerra Mundial, e depois as canções dos anarquistas que 
exilavam-se da Itália na virada do século, e as “canções de 



Giuan”, muito especiais para mim, cantadas por Ivan Della Mea, 
que na década de 1960 evocavam a derrota das esperanças criadas 
pela luta de libertação guerrilheira e antifascista, e a 
repressão que veio após o fim da Segunda Guerra Mundial, junto 
com a colonização da Itália por seus ditos libertadores. A 
desarticulação das relações sociais e da solidariedade social, o 
aumento da mobilidade do trabalho, que é ao mesmo tempo produto 
do desenvolvimento capitalista e resistência a ele, solapam a 
possibilidade de criar essas memórias coletivas. O 
neoliberalismo, em particular, com sua constante recriação e 
realocação de indústrias, com sua individualização do trabalho e 
das relações sociais, é absolutamente inimigo da formação de um 
sujeito coletivo e de uma memória coletiva do tipo expressado 
pelas canções que mencionei. 

 
Quais são as estratégias espaciais de resistência exploradas 
pelos movimentos radicais de mulheres? Como elas produzem e 
revolucionam os espaços urbanos e domésticos? 

 
Silvia Federici:​ Várias vezes as mulheres ocuparam o espaço 
público, e não apenas temporariamente, para uma manifestação ou 
para um protesto sentado. Por exemplo, em resposta à “crise da 
dívida”, à queda dos salários, e ao processo de pauperização 
causado pela globalização, muitas mulheres foram trabalhar nas 
ruas, vendendo coisas, comida, tecidos, objetos que fizeram, 
ajudando-se, cuidando dos filhos umas das outras, enfrentando a 
polícia juntas… Poder estar juntas no espaço público é um poder, 
que cria novas formas de conhecimento e de cooperação; é por isso 
que os governos opõem-se tão fortemente a isso, e, nos últimos 
anos, ao redor do mundo, tentaram recuperar o espaço, afastar as 
mulheres dizendo que suas atividades não eram higiênicas, que 
estragavam a estética da cidade. A tentativa é forçar as mulheres 
a vender em espaços separados, construídos especificamente para 
esse fim, todos separados entre si por uma parede. Porém, as 
mulheres resistiram de várias maneiras. Já mencionei as marchas à 
noite para retomar a noite, para retomar as ruas. Trabalhadores 
domésticos migrantes também foram às ruas para romper a 
invisibilidade de sua situação, com performances teatrais de rua. 
Para mim, o mais interessante são as novas formas de reprodução 
coletiva criadas pelas mulheres, como o jardim urbano, e a 
agricultura urbana em geral, ou os ​comedores populares​ (cozinhas 
populares, coletivas) que existem em muitas cidades da América 
Latina. 

Também gostaria de lembrar aqui as maneiras que as mulheres, 
diante de governos violentos e ditatoriais, encontraram para 



organizar-se clandestinamente contra eles, também de maneiras 
inesperadas e insuspeitadas, como no caso das ​arpilleras 
chilenas, que bordavam cenas da tomada das cidades chilenas pelos 
militares e depois mandavam o pano bordado para o exterior, 
falando ao mundo sobre os tanques e as torturas que o governo 
Pinochet usava para derrotar a resistência das pessoas ao golpe. 

 
Qual o poder de conceptualizar a arquitetura como ato feminista? 
O que a arquitetura deveria aprender do feminismo para expandir o 
repertório de seu ativismo e das possibilidades de vida das 
mulheres? 

 
Silvia Federici:​ O poder das mulheres na conceitualização de 
novas formas de arquitetura é que elas têm uma longa experiência 
de sofrimento e de frustração por causa das condições ruins em 
que vivem e em que trabalham, em seu papel de reprodutoras de 
suas famílias, e, no capitalismo, de reprodutoras da força de 
trabalho. A casa é o local de trabalho das mulheres, sua fábrica. 
Suas condições — quanto espaço, a facilidade de limpeza, a idade 
do imóvel etc. — determinam quanto trabalho elas têm de fazer. As 
mulheres são aquelas que, mais do que qualquer outra pessoa na 
família, são afetadas pela qualidade e pela organização do espaço 
doméstico. São elas que fazem a maior parte do trabalho para 
torná-lo habitável, e, no entanto, são elas também as que dispõem 
da menor parte desse espaço para si. Se há algum espaço extra na 
casa, vai para quem "ganha o pão”. Ao menos esse é o arranjo 
tradicional. Mais importante, como elas organizavam a maior parte 
das atividades necessárias para a reprodução da família, e tinham 
de prestar atenção às necessidades de todos, elas têm um 
entendimento melhor do espaço de que precisamos, de como o espaço 
deveria ser organizado. Os arquitetos agem bem ao ter em mente a 
reprodução na hora de construir casas e bairros, e podem aprender 
muito com as maneiras como as mulheres historicamente 
reimaginaram a casa. Durante as Comunas de Paris, as mulheres 
criaram as primeiras creches para crianças. Nos mesmos anos, nos 
EUA, foram criados muitos projetos de casas sem cozinha, com a 
cozinha sendo reimaginada como espaço coletivo, espaço de 
socialidade, mais próxima dos ​comedores populares​ de hoje em dia. 

 
 

Entrevista realizada em 19 de outubro de 2018. 
 


