
www.entre-entre.com 
 

Laís Bronstein 

 
30.02.2020 
Rio de Janeiro 
 
 
Laís Bronstein é doutora em Teoria e História da Arquitetura (Universitat Politècnica 
de Catalunya - Espanha, 2002), Mestre em Arquitetura (Universidade de São Paulo, 
1996), Arquiteta e Urbanista (Universidade Federal do Rio de Janeiro, 1987). 
Atualmente é Professora Colaboradora do Programa de Pós-graduação em Arquitetura da 
UFRJ (PROARQ) e Professora Agregada do Departamento de Arquitetura e Urbanismo (DAU) 
da PUC-RJ. É autora de uma série de textos sobre o arquiteto John Hejduk e sobre temas 
relacionados à sua obra. 
_ 
 
Esta entrevista foi realizada por Ana Altberg, no âmbito de sua pesquisa de mestrado 
“A Arquitetura da Máscara de John Hejduk”, em curso na FAUUSP.  
 
 
Você poderia comentar sobre a nebulosidade que John Hejduk cria em 
torno da própria noção de Máscara em seus projetos?  
 
Laís Bronstein:​ Uma das artimanhas do Hejduk é a alternância que ele 
faz entre os termos “Masque” e “Mask”. “Masque” seria um baile de 
máscaras, um baile de disfarces, cuja tradução é mascarada, e "Mask" 
seria a máscara mesmo. A “Masque” pode ser entendida como um grande 
universo circunscrito em si, que inclui seus personagens.  
 
Ele deixa essa diferença clara em algum momento? Porque já percebi que 
a cada hora usa uma palavra, até me perguntei se existiria algum 
problema de tradução quando as duas aparecem, como se “Mask” fosse em 
inglês e “Masque” em francês. 
 
LB:​ Ele escreve das duas maneiras em inglês mesmo. Se não me engano, 
isso fica mais claro no projeto “Berlim Masque”, onde existe o 
"Cuidador da Máscara", que ele chama de "The Mask Taker" que ele 
descreve como: "Ele cuida da Masque", que seria a mascarada, que seria 
o contexto maior. Então realmente é uma confusão, quando você acha que 
desvendou um enigma, ele rapidamente te deixa em dúvida.  
 
Outra questão que pode ser vista na tese da Marina Correia [tese de 
doutorado defendida na FAU-USP, na qual Laís participou da banca] é 
que existe uma inflexão na obra dele, ainda que ele não admita 
claramente.. É como se  tivéssemos que entender toda sua produção até 

http://www.entre-entre.com/


mais ou menos 1973 como aquela pesquisa ensimesmada sobre o objeto, a 
geometria, a profundidade, a busca que ele perseguia com todas aquelas 
casas - a “One-Half House”, “Wall House” que ele associa ao que chama 
de “momento da Hipotenusa", “Texas House” etc. 
 
Essa produção inicial que pode ser identificada no contexto dos Five 
Architects de Nova Iorque. 
 
LB:​ Nesse momento ele quer entender arquitetônicamente a arte das 
vanguardas, notadamente o Cubismo e o Neoplasticismo. Ele intitulou um 
dos exercícios que aplicava aos alunos na Cooper Union como "Juan 
Gris" [referência ao pintor cubista espanhol], que consistia 
justamente numa tentativa de dar a terceira dimensão - a profundidade 
- às pinturas cubistas. Ele queria entender a possibilidade 
arquitetônica daquilo, levar aquele espaço às três dimensões, em 
oposição à planaridade da pintura, ainda que esta remetesse  à noção 
de “espaço-tempo”. Essa é a questão inicial dele. 
 
Em um dos artigos que escrevi sobre Hejduk, uso a ideia de 
"Fundamentalismo" para caracterizar esse universo ensimesmado de 
pesquisa. Seria essa volta à ideia de arquitetura a partir da sua 
elementaridade - forma e geometria - dissociada de qualquer alusão ao 
mundo real. Você não vê ele falar de usuário, de contexto, de nada 
disso nessa primeira fase.  
 
Depois, o que acontece na década de 1970 é que ele participa de uma 
exposição em Zurique junto com o Aldo Rossi, onde estabelece contato 
com a obra do arquiteto italiano pela primeira vez. Ele vê os desenhos 
da "Cidade Análoga" [​La città analoga​, desenhos desenvolvidos a partir 
de 1969 na segunda edição de seu livro ​L’Architettura della città​] e 
começa a entender como a partir de uma pesquisa tipológica, Rossi 
transpõe o abismo entre a pesquisa objetiva/ciência urbana exposta em 
"Arquitetura da Cidade" [1966], para a operação figurativa através do 
recurso à analogia. Hejduk observa como Rossi transforma um mecanismo 
interpretativo de compreensão da cidade em um mecanismo operativo, de 
projeto. É um salto que Rossi realiza por meio da analogia. Um salto 
subjetivo, que também pode ser entendido como uma licença poética. 
 
Hejduk percebe esta transposição e é justamente isso que o encanta. 
Essa abordagem do Rossi foi um choque para ele. Hejduk então passa a 
lidar com atmosferas de cidades e acha que pode preencher aquela 
arquitetura, povoar aquelas “cidades análogas”, assim como ele queria 
transformar as pinturas cubistas em arquitetura.  E daí vem toda a 



aura do que seria o choque entre a cultura americana e a cultura 
milenar européia. Acho que não é à toa que os projetos das Máscaras 
começam em Veneza. Veneza não tem o Carnaval, não tem o Baile das 
Máscaras? Acho que é um caminho a ser explorado, é uma questão que 
fica no ar. 
 
Numa das entrevistas da publicação "Mask of Medusa" [1985], Hejduk diz 
que sua obra não passa por nenhuma ruptura, que faz parte de uma 
transformação contínua e que a única mudança que ele percebe é que a 
partir de seus projetos para Veneza sua arquitetura passa de uma 
arquitetura do otimismo para uma arquitetura do pessimismo.  
 
Ele também fala no “Mask of Medusa” que sua referência para essa noção 
de máscara seria o arquiteto britânico Inigo Jones, que projetava 
cenários e figurinos teatrais nos séculos XVI-XVII. E que também 
remeteria a uma cultura de mascaradas que existe desde a Idade Média 
na Inglaterra. 
 
LB:​ São várias referências, mas efetivamente o que é colocado por um 
dos autores no livro "Hejduk's Chronotope" é que ele trabalha em 
arquitetura com o mesmo subterfúgio que os poetas trabalham a poesia. 
A arquitetura dele seria uma máscara para acessar uma realidade mais 
profunda. Eu particularmente acho interessante trabalhar a questão da 
máscara a partir do conceito de alegoria, por isso que recorro aos 
textos do Walter Benjamin. Diferente do conceito de analogia 
trabalhado por Rossi, o conceito de  alegoria revela uma face enquanto 
esconde outra. Não é uma relação unívoca, mas uma que demanda 
articulação intelectual para acessar sua verdade. Acho que você pode 
se aproximar da questão da máscara literalmente - vendo suas 
definições ao longo do tempo -, mas também conceber a máscara como um 
mecanismo de ocultar e revelar simultaneamente algumas questões.  
 
Michael Hays vai situar a obra de Hejduk como um alinhamento com a 
crítica pós-humanista, onde o pensamento em arquitetura se desvincula 
de qualquer referência  existencialista. A crítica que Peter Eisenman 
faz nos textos "O Fim do Clássico" e no “Pós-funcionalismo” também se 
refere a isso. Em” Pós-funcionalismo” Eisenman fala que em 
arquitetura, diferentemente das outras artes, o Modernismo ainda não 
teria acontecido, porque a arquitetura estaria atada a demandas 
existenciais.Seria necessário então livrar a disciplina de sua visão 
antropocêntrica. "O Fim do Clássico" coloca em xeque várias questões, 
associando-as à ideia ficção: a ficção da representação, a ficção do 
significado, a ficção da verdade. Também fala sobre ausência de 



presente, ausência de passado e de futuro - Eisenman diz que o 
pensamento arquitetônico não poderia mais estar associado a essas 
constantes e seria preciso pensar desde outro entendimento 
disciplinar. 
 
Acho difícil encaixar o Hejduk nessa narrativa do Eisenman de “O Fim 
do Clássico” porque enquanto o Eisenman parece ter continuado nessa 
especulação formal “pós-humanista” ao longo de sua obra, o Hejduk toma 
um rumo bem diferente. Parece que ele desvia muito radicalmente das 
noções do fim do clássico, fim da história quando ele investe em 
projetos muito figurativos, antropomórficos, com bonecos, com figuras 
e tipologias circenses e uma iconografia folclórica... 
 
LB:​ São dois personagens totalmente diferentes. O Eisenman é muito 
panfletário, é uma pessoa de mídia, promotor de eventos, de agendas, 
de tendências, é um arquiteto de mercado que vendia seus projetos; 
enquanto o Hejduk é uma figura muito ​low profile​ que se dedicou quase 
que exclusivamente à docência. Esse seu ensimesmamento é um 
aprofundamento da sua maneira de ensinar. Ele queria encontrar o 
caminho para pensar a arquitetura e as respostas arquitetônicas aos 
problemas que estavam em pauta. Hejduk está profundamente ligado à 
experimentação das vanguardas arquitetônicas modernas, mas descolado 
de toda questão utópica, da ingenuidade sobre a inauguração de um novo 
mundo. Sua arquitetura reflete um desencantamento, mostra toda essa 
dissolução. 
 
Mas, por outro lado, uma coisa interessante é que todos os projetos do 
Hejduk podem ser construídos, são detalhados. Em uma entrevista 
publicada em  “Mask of Medusa” em que  Eisenman falava que as máscaras 
são projetos impossíveis de habitar ou entrar, ao que Hejduk o 
contestou respondendo: "não, é VOCÊ que não consegue entrar".Hejduk 
sempre viu seus projetos como pura arquitetura. 
 
Tenho uma dúvida em relação a isso: Você sabe se as estruturas de 
máscaras construídas tinham um interior acessível? Além de não ter um 
uso declarado, eu pensava que ele fazia coisas propositalmente 
inacessíveis, como aquele projeto de Riga [Riga Project, 1987] que não 
tem uma escada para chegar ao interior das estruturas muitos metros 
acima do chão, são estruturas incessíveis. 
 
LB:​ Não sei dizer sobre o de Riga, mas os de Barcelona são acessíveis, 
funcionam quase como mirantes.  
 



Voltando à questão formal, percebemos que ele tinha uma obsessão com a 
geometria. Quando ele começa a trabalhar as "Diamond Houses", ele está 
dando profundidade à figura geométrica primária do quadrado. O 
quadrado visto em perspectiva axonométrica é um losango, um 
“diamante”. E depois com as máscaras, ainda que tenham essas figuras 
“alegóricas” desenhadas, efetivamente todas são geometrizadas, 
funcionam como um lego. É um vocabulário reduzido, são poucas palavras 
usadas, o arranjo que varia. Cada palavra é uma figura geométrica. 
Acho que há uma continuidade na sua pesquisa formal desde o começo, 
uma  busca pela profundidade da arquitetura. Mas nessa segunda fase, 
ele insere a narrativa, que por sua vez tem a ver com a questão da 
ficção de que fala o Peter Eisenman.  
 
São muitas entradas possíveis na obra do Hejduk. Um dos conceitos que 
esses arquitetos que escreveram para o “Hejduk’s Chronotope” falam é 
sobre a Facialidade de Deleuze e Guattari. Eu usei em um artigo o 
conceito de "corpo sem órgãos" [de Gilles Deleuze], e quem faz essa 
alusão é o Ignasi de Solà-Morales num dos textos do livro 
"Diferencias: topografía de la arquitectura contemporánea" [1995]. 
Essas referências em filosofia são super interessantes, mas é 
importante que estejamos estudando arquitetura e aterrissemos neste 
campo. Acho que devemos insistir em trazer essas ideias para a 
arquitetura e não o contrário. 
 
Um conceito que você e os autores do “Chronotope” citam é o de 
"Máquinas Abstratas", também de Deleuze e Guattari. 
 
LB:​ Acho que esses termos estão bem desenvolvidos no “Chronotope”, os 
autores são bastante generosos. Algumas pessoas trazem a questão 
filosófica e linguística para o campo da arquitetura, sugiro que você 
leia esses intermediários para começar, como o Michael Hays, Anthony 
Vidler e  Ignasi de Solà-Morales. Você usa o que pode iluminar sua 
pesquisa, o que te intriga. Você vai terminar seu mestrado e vai 
continuar sem entender a obra do Hejduk porque é uma obra aberta. 
 
Talvez por isso seja interessante estudar Hejduk a partir de suas 
operações projetuais, seus mecanismos formais, o espelhamento, a 
simultaneidade. 
 
LB:​ A tese da Marina Correia estabelece alguns atributos e isso é 
bacana. A questão da geografia, por exemplo, você vai ver que nos 
projetos de Veneza os personagens se moviam, mas as estruturas não. Já 
em Berlim, o que se move são as estruturas. Outra questão é que certas 



estruturas têm o mesmo nome, mas apresentam configurações distintas, 
enquanto outras, ao contrário, tem nomes diferentes e utilizam-se das 
mesmas figuras. 
 
Essa contradição me interessa bastante. 
 
LB:​ Pode ser bacana buscar essas contradições e especificidades. Você 
pode analisar projetos específicos, ou estabelecer algumas categorias 
que te instigam e buscá-las nos projetos que dialogam com isso. 
 
Eu tenho uma série de perguntas sobre termos que você usa nos seus 
artigos sobre o Hejduk. Por exemplo, sobre a noção de autonomia. No 
artigo "Rua de Mão Dupla", escrito em colaboração com o Andrés 
Passaro, vocês dizem que a “Prática arquitetônica da década de 1980 
que suplanta a ideia de autonomia formal em vista da incorporação da 
prática literária e da busca pelo textual em seus projetos.” A questão 
da autonomia está muito presente no campo da arquitetura nesse período 
pós-moderno, bastante evocada pelo Eisenman, só que por outro lado os 
modernos também buscavam uma forma de autonomia, sobretudo formal, em 
relação à iconografia historicista. Como essas ideias de autonomia se 
relacionam? 
 
LB:​ A ideia de autonomia foi uma pauta compartilhada por vários 
arquitetos nesse período. O Hejduk não fala tão claramente, mas tem a 
ver com isso. O Eisenman, o Rossi, o Manfredo Tafuri, o Ezio Bonfanti, 
sobretudo os italianos colocaram muito essa questão que é a base do 
que fundamenta essa crítica pós-moderna. Um dos primeiros números da 
revista de arquitetura da escola de Harvard se chama "Autonomous 
Architecture" [1984] e fala sobre isso. Oriol Bohigas tem um livro 
chamado "Por uma arquitetura não adjetivada" [1969] que também se 
insere nessa discussão. 
 
Existia uma necessidade de separar a substantividade da arquitetura de 
qualquer referência existencialista, e de interpretações 
fenomenológicas. Uma necessidade de entender a arquitetura como 
disciplina a partir das suas questões intrínsecas - leia-se forma, 
geometria, linguagem. Eles queriam desatar o mundo formal da 
arquitetura das questões adjetivas. Reivindicam uma arquitetura em si, 
strictu sensu,​ que não fosse uma arquitetura funcional, tecnológica, 
produtivista, econômica. O que caracteriza essencialmente a 
arquitetura e que a faz distinguir-se das outras disciplinas? O mundo 
das formas.  
 



Então existe uma transposição na arquitetura do pensamento 
estruturalista, pensamento que tem como base o estudo da linguística. 
Então você cria a ideia de uma estrutura que só pode ser validada a 
partir dela mesma, e não a partir do que está fora. A autonomia entra 
nesse sentido. Rossi fala que é claro que a arquitetura dialoga com 
outras disciplinas, mas o mundo da arquitetura tem que ser tão 
cristalino quanto o mundo das formas. Por isso Eisenman vai fazer 
aquelas casas numeradas, todas em preto e branco, sem falar em pilares 
e lajes, mas falando em pontos, linhas, planos. É um esforço de tirar 
a arquitetura da sua dependência humanista. Nenhum dos Five Architects 
falam do lugar onde estão aquelas obras ou aludem ao cliente, eles 
simplesmente numeram suas casas. O memorial descritivo é substituído 
por diagramas que explicitam o processo de geração da forma. O projeto 
passa a ser qualquer momento em que este processo é interrompido, mas 
cujo entendimento não pode ser acessado fora deste mecanismo.  
 
Eles também afastam a arquitetura de qualquer pretensão de projeto 
social. 
 
LB:​ Isso acontece logo na primeira fase, como uma fase de depuração. O 
que a gente vê na crítica ao movimento moderno? É que todo aquele viés 
racionalista, funcionalista, a própria questão da cidade ser uma 
máquina diferenciada de funções levou à pergunta: e a arquitetura? 
Qual é o mundo específico da arquitetura? Essa crítica acredita que as 
formas e o vocabulário da arquitetura moderna devem ser tão legíveis 
como o de qualquer outro período. Assim a arquitetura é inserida num 
contínuo histórico, num sistema estrutural auto legível e justificável 
somente a partir de relações internas. Quando você estuda a estrutura 
historiográfica dos textos da arquitetura moderna, como Giedion ou 
Pevsner, sempre existe a ideia de se criar uma história seletiva, 
estabelecendo uma origem que leva à evolução, rumo ao progresso da 
arquitetura. O entendimento de uma arquitetura autônoma passa pela 
desvinculação das formas de qualquer relação mecanicista ou 
ideológica, o que pressupõe a existência de um vocabulário atemporal e 
dissociado de contextos específicos.  
 
A ideia de "Fundamentalismos" que coloco no meu artigo “As coleções de 
Aldo Rossi e John Hejduk” seria a necessidade de traduzir a 
arquitetura ao grau zero. A relação com a linguística e o pensamento 
estruturalista são desdobramentos disso. E no segundo momento aparece 
a questão da narrativa, quando esse entendimento tão ensimesmado e 
fundamentalista é esgotado. Então, a chamada crítica pós-moderna vai 
buscar um alinhamento com o pensamento pós-estruturalista, que tem a 



ver com a questão da ​diferença​ de Jacques Derrida. Toda essa ideia de 
ficção vem disso, do esvaziamento do significado. As palavras (signos) 
são compostas pela relação significado/significante - o significante é 
a forma e o significado traduz algo que é contingente. Num determinado 
momento uma forma da arquitetura clássica representava a pólis grega, 
noutro momento essa mesma forma poderia representar o poder de um 
regime fascista ou alguma questão religiosa. Esses arquitetos querem 
esvaziar a forma de qualquer conteúdo, ou seja, querem o signo 
esvaziado do significado. Eles buscam entender o valor do significante 
como este grau zero, sem relação funcional como qualquer significado 
estabelecido. 
 
A questão da linguagem está implícita em livros como "A linguagem da 
arquitetura pós-moderna" [Charles Jencks, 1977], "Arquitetura da 
Cidade" [Aldo Rossi, 1966], "Complexidade e Contradição em 
Arquitetura" [Robert Venturi, 1966]. Venturi estabelece operações 
linguísticas, como a metáfora, a analogia, etc. Ele não fala da 
história da arquitetura, não inventa uma construção teleológica da 
história, e sim entende a arquitetura como um sistema no qual algumas 
relações podem ser estabelecidas. Com isso, não estou afirmando que 
essa arquitetura é de fato autônoma, mas sim que havia uma necessidade 
de se substantivar a arquitetura em detrimento de seus 
condicionamentos funcionais, tecnológicos, ideológicos, etc. 
 
Em algum momento você fala de Arquitetura Conceitual, se referindo a 
essa geração de arquitetos. 
 
LB:​ Sim, alguns autores falam disso. O Ignasi de Solà-Morales, o 
[Josep Maria] Montaner. A  arte conceitual seria um contraponto à arte 
pautada no entendimento perceptivo, da metodologia visual. Andrés 
[Passaro], no texto intitulado “Linguística e estruturalismo na 
arquitetura dos 70” faz uma analogia entre essa produção arquitetônica 
e a chamada Arte Conceitual, que teria sido inaugurada por Marcel 
Duchamp com ​A fonte​ [1917]. 
 
Na Arquitetura Conceitual, a fruição da obra de arte partiria do 
intelecto, enquanto na obra da Arquitetura Moderna partiria da 
interação sujeito-objeto. Enquanto os mecanismos gestálticos de 
apreensão da obra independem do intelecto observador, na arte 
conceitual a percepção do objeto é insuficiente, é necessário partir 
de um mecanismo intelectual.  
 



Essa arte conceitual estaria sempre dentro do universo de operações 
linguísticas,  deslocamentos e afins. 
 
LB:​ Claro, a questão da linguagem tem a ver com o processo 
intelectual, enquanto a apreensão da arquitetura e da arte abstrata 
tem a ver com a experiência, com a fenomenologia. O estruturalismo se 
opõe à fenomenologia, à razão ocidental, surge com os estudos sobre o 
inconsciente de Jacques Lacan.  
 
E a máscara também está ligada a noções freudianas. 
 
LB:​ O Hays fala coisas específicas do Freud e do Lacan. Eu entro nesse 
campo pelo Vidler que fala do "uncanny", da ideia de estranhamento. Eu 
parto disso e trabalho a ideia de mal-estar, que não é tratada por 
Vidler. Mas a ideia de estranhamento me autoriza a fazer essa 
transposição para o estudo de Hejduk. 
 
Como essa questão da Arquitetura Conceitual seria aplicada nesse 
primeiro momento dos Five Architects? E como se aplicaria à obra 
posterior de Hejduk? 
 
LB:​ Essa obra inicial do Hejduk, antes das Máscaras, tem tudo a ver 
com a arte conceitual porque ela se insere dentro de um sistema de 
conhecimento que lhe é próprio. As máscaras também podem ser 
entendidas como uma grande estrutura, o problema é a questão 
figurativa. Quando ele começa a trazer alusões antropomórficas você 
começa a questionar se de fato tem a ver com uma noção humanista ou 
pós-humanista, no caso, situada fora da razão ocidental.  
 
O texto do Solà-Morales "Da autonomia ao intempestivo" vai falar isso, 
o intempestivo talvez seja o que chamam de pós-estruturalismo. Mas a 
questão é que essa busca começa da necessidade de uma chamada à ordem. 
Questionar o que é a arquitetura, quais são seus limites, qual é sua 
abrangência, qual é seu ​métier​? Rossi faz isso em "A Arquitetura da 
Cidade", mas chega um momento em que a crítica posterior percebe que a 
cidade é muito mais do que a arquitetura. A cidade que se estudava 
naquele momento era a cidade funcional, então claro que tinha que ser 
um autor italiano que problematizaria essas questões, alguém que 
experimentava o peso da tradição histórica e não conseguia projetar 
por falta de espaço. Alguém que tem que pensar a partir do existente.  
 
Peço que esclareça o que seria essa passagem da sintaxe ao texto, a 
que você se refere na seguinte citação: "Uma vez retirado o homem 



(sujeito) como agente discursivo, e mais radicalmente, como ente 
gerador de significados, nada mais resta à arquitetura que o recurso à 
ficção. Esse posicionamento marca um deslocamento da ‘sintaxe’ ao 
‘texto’ na prática de determinados arquitetos”.  
 
LB:​ A sintaxe seria justamente essa questão mais estrutural da relação 
entre significantes, e o texto estaria ligado à ficção. Isso é a 
crítica estruturalista de Michel Foucault presente em "Arqueologia do 
saber", "As palavras e as coisas". Ele traça uma história do saber - 
não uma evolução, porque a própria ideia de evolução contradiz este 
pensamento. Foucault propõe uma arqueologia das estruturas invariáveis 
que possibilitaram o aparecimento de determinados saberes em 
determinadas épocas. Diferentemente de uma historiografia, de uma 
história oficial onde determinados acontecimentos seriam pontos de 
inflexão para mudanças, como por exemplo o surgimento do Marxismo, ele 
faz isso a partir do saber. Ele chama os saberes que prevalecem por 
determinados períodos de ‘epistemes’, episteme renascentista, a 
episteme clássica e assim por diante. Para ele, o homem aparece como 
um ente positivo na transição para o saber moderno, quando homem vira 
um ente a ser estudado, é o período em que emergem as chamadas 
ciências humanas. Quando esse homem deixa de ser estudado na sua 
positividade, ocorreria a chamada “morte do homem”, ou a “morte do 
sujeito”. O sujeito não é mais aquele gerador e objeto de saber. A 
antropologia estrutural de Lévi-Strauss, por exemplo, vai trabalhar em 
cima dos traços, dos objetos, não das relações humanas em si. O homem 
passa, as estruturas permanecem: os objetos ritualísticos, as 
máscaras. 
 
O Hejduk estaria nesse universo pós-humanista, não-intervencionista, 
em oposição aos modernos que se enxergavam como pioneiros e agentes de 
transformação? 
 
LB:​ Justamente, o entendimento da arquitetura passou a ser o de uma 
ciência positiva. Essa questão negativa sobre a qual Eisenman vai 
falar nesses textos citados é uma arquitetura onde o homem não está no 
centro do saber, onde a arquitetura seria um saber em si, aí ele fala 
que essa morte do homem acontece justamente com a psicanálise onde o 
homem não é estudado a partir da sua participação ativa, mas a partir 
de um inconsciente, que não está relacionado à razão ocidental. Seria 
uma ruptura com a razão ocidental que dominou o panorama desde o final 
do século XIX. Foucault trata disso, mas Eisenman é um dos primeiros 
que vai traduzir esta discussão filosófica para a arquitetura, então 



nesse sentido ele é muito importante, é um autor engajado em pensar 
essas questões, alguém que se dedicou a filosofar em arquitetura. 
 
Voltando um pouco à questão da "diferença" de Derrida e sua relação 
com Hejduk... Isso teria a ver com o Surrealismo? 
 
LB:​ Pode ser, o Hejduk é relacionado por vários autores às práticas 
surrealistas. 
 
No livro “ Privacy & Publicity - Modern Architecture as Mass Media” 
[1994],  Beatriz Colomina compara as fachadas das casas de Adolf Loos 
a máscaras, fala que são como telas entre universos dissociados, entre 
o público e o privado. Ela diz que as fachadas funcionariam como um 
mecanismo de diferença. 
 
LB:​ Esses conceitos filosóficos são usados com muita flexibilidade, 
seria uma forma de atualizar essa questão. A questão da diferença está 
nessa ruptura entre significado e significante.  
 
No seu texto a noção de rastro aparece nessa citação de Derrida sobre 
a diferença: "A diferença é o que faz com que o movimento da 
significação não seja possível a não ser que cada elemento dito 
‘presente’ (...) se relacione com outra coisa que não ele mesmo, 
guardando em si a marca do elemento futuro, relacionando-se o ​rastro 
menos com aquilo a que se chama presente, que aquilo que se chama 
passado, e constituindo aquilo que chamamos presente por intermédio."  
 
Eu  fiquei interessada nessa noção de rastro porque me parece algo 
muito presente na obra de Hejduk, tem muito a ver com algumas coisas 
que o ele fala, como que ele projeta “sobre linhas apagadas”, linhas 
fantasmas, toda essa evocação de uma poética-espiritual da aura, e 
quando ele diz que estamos vivendo em comunhão com o passado que a 
gente não acessa mas que se faz presente. Você até cita essa passagem 
que é bem bonita. 
 
LB:​ Sim, ele era leitor de Rilke que tem muito a ver com isso. Ele diz 
que sua esposa que apresentou a poesia de Rilke e a literatura em 
geral para ele. Ele sempre fala dela com muita admiração. Quem traduz 
essa questão temporal para a arquitetura é o texto "O Fim do Clássico" 
que trata dos tempos presente, passado e futuro na arquitetura nesse 
contexto do desvinculamento entre significante e significado. Todos 
esses significantes estão aí soltos para serem apropriados, usados da 
maneira que cada um quiser. Ressignificados, por assim dizer. 



 
Na introdução do “Vítimas” aparece a ideia de raio-x, mas eu acho que 
tem a ver com a própria mobilidade desses personagens-estruturas, com 
essa errância. E isso é Walter Benjamin: "que os traçados 
arquitetônicos são aparições, rascunhos, ficções, não são esquemas, 
são fantasmas, desaparecem..." E essa ideia de atualizar. São 
assombrações, Hejduk diz que "os traçados são similares aos raios-x, 
penetram internamente.” Ele chega em Berlim e fala que as estruturas 
haviam desaparecido, mas era possível sentir a sua aura.  
 
Essa associação que vocês fazem no artigo “Rua de Mão Dupla”, 
relacionando o projeto de “Victims” de Hejduk ao texto “Rua de Mão 
Única” do Benjamin foi algo identificado por vocês? Você acha que 
Hejduk fez essa relação direta entre o projeto “Victims” e o texto do 
Benjamin? 
 
LB:​ Eu acho que Hejduk seria um contador de histórias à maneira de 
Walter Benjamin, o que não quer dizer que ele era um leitor de 
Benjamin. Eu sei que ele lia Rilke, Kafka, mas ele entendia a história 
e a representação de maneira similar à de Benjamin. Ele é um ​outsider 
da mesma maneira que o Benjamin foi no seu momento, na incredulidade 
em relação àquela história que estava sendo contada. Na segunda fase 
da sua obra, Hejduk se torna um contador de histórias. 
 
"Rua de Mão Única" [1928] é um dos últimos livros de Benjamin, você 
vai ficar chocada com a semelhança com os textos de Hejduk. No texto 
“A tarefa do tradutor” (1921) Benjamin diz que “nenhum poema dirige-se 
ao leitor, nenhuma sinfonia aos ouvintes…” ele retira a interpretação 
subjetiva da obra. O que importa é o processo entre o autor e a obra. 
Toda sua narrativa é fragmentária, tanto na forma quanto no conteúdo. 
Nos textos do Benjamin você encontra coisas que Gilles Deleuze e Felix 
Guattari vão falar muito tempo depois, mas em Benjamin é mais 
palpável, e é muito revelador. 
 
No fim das contas, Benjamin está ali no momento de incredulidade 
frente a todas as questões  de uma sociedade dita racionalista. O 
racionalismo ocidental está desmoronando, Benjamin era judeu e se 
suicida. Ele busca fragmentos de uma história que não é a história 
oficial. Busca ressignificar os rastros latentes de uma história 
deixada de lado. Fala sobre noção de constelação, sobre o 
relampejar... Como se o passado relampejasse e você pudesse trazer um 
fragmento de volta, como se estes fragmentos necessitassem ser 
atualizados por outras histórias, outras narrativas. O que estamos 



fazendo ao estudar a obra de Hejduk é também uma atualização, na 
medida que aquilo está relampejando, que está clamando por ser 
percebido. No fim das contas, acho que ele é um dos fragmentos. Ele 
era aquele cara que não se autopromovia, mas que foi marcante para 
todos os arquitetos da época, todos homenageiam o Hejduk como o grande 
professor que tiveram. Ele foi diretor da Cooper Union até sua morte, 
por mais de 30 anos. Ele estava ali esquecido, mas como produziu tanto 
e instigou tantos, hoje estudamos Hejduk.  
 
E pensando na relação entre narrativa e máscara, a primeira coisa que 
vem à mente é ideia de que a máscara é usada para ocultar algo. Mas na 
obra do Hejduk não existe um objeto específico que está sendo 
ocultado, ele parece mais operar livres associações e comentários 
sobre a sociedade que ele testemunhava. Existem narrativas punitivas, 
como a “New England Mask” que ele justifica como sendo um retrato da 
sociedade, em conversa publicada na “Mask of Medusa”. Às vezes tento 
entender o que ele está alegorizando, mas não parece possível chegar a 
este objeto, talvez essa tentativa não seja uma chave de compreensão 
da obra dele. 
 
LB:​ Assim você vai cair na armadilha dele. Uma coisa é analisar o 
discurso escrito, ele ora utiliza pedaços de poemas, ora conceitos, 
ora uma descrição mais banal. Outra coisa são os desenhos. 
 
O que você entende quando Hejduk diz que a “Máscara” era um novo 
programa que ele proprunha para arquitetura, “condizente com os tempos 
em que vivemos” [Mask of Medusa]? Como seus projetos de máscaras podem 
ser entendidos como programas, que tipo de programa seria esse?  
 
LB: ​Acredito que a ideia de um programa condizente com o tempo em 
questão seja uma, ou mais uma, provocação do autor. Se entendemos 
“programa” como uma vinculação funcional à determinada solicitação, 
Hejduk espacializa a sua incredulidade à própria possibilidade de 
ainda trabalhar a partir destas condicionantes. Ele desloca essa 
relação para uma dispersão de possíveis rituais que gravitam, 
incorporam momentaneamente, ou personificam essa impossibilidade. No 
caso das máscaras, toda uma cidade, seu imaginário, sua aura, é 
ressignificada a partir de significantes (formas, figuras, símbolos, 
personagens) que performatizam a resposta de Hejduk a essas 
solicitações. 
 
Você poderia comentar o motivo pelo qual usa a noção de alegoria e não 
de simbolismo para ler a obra de Hejduk? 



 
LB:​ Porque alegoria é um dos subcapítulos de um livro do Benjamin. Ele 
vai tratar a questão da alegoria relacionada à Arte Barroca. Lendo 
esse livro sobre o barroco, parecia que eu estava lendo sobre o 
Hejduk. Como eu já trabalhei com a questão da analogia no Aldo Rossi, 
percebi que a ideia de alegoria se aplica bem à obra do Hejduk. 
Aprofundar a ideia de alegoria faz sentido porque existe um 
entendimento não linear, não objetivo ou direto, diferente da lógica 
dos símbolos e da analogia. 
 
E tem a ver com o fato de que a máscara não fala de uma coisa 
específica, mas está condensando várias informações e referências e 
dando uma resposta poética a múltiplos estímulos. 
 
LB:​ Você pode fazer um roteiro e mapear a primeira vez que aparece a 
máscara no texto dele, nem que seja o título de um apêndice do seu 
trabalho, acho que isso seria muito útil pra você e para outras 
pessoas que vão pesquisar a obra de Hejduk. Você pode tentar entender 
ao que ele se refere, a quais desenhos e personagens cada citação se 
relaciona. E você também podia fazer uma análise objetiva para 
entender a diferença entre “Mask” e “Masque”.  
 
A questão do sujeito-objeto também é bem enigmática. Quando ele coloca 
arquitetura como personagem antropomórfica parece que a própria 
arquitetura se torna o sujeito. Só que às vezes ele separa o sujeito 
do objeto. 
 
LB:​ Ele esfumaça essas barreiras. Você não sabe se é teoria, prática, 
sujeito, objeto, personagem. A princípio ele cria uma figuração 
antropomórfica, mas o seu conteúdo é totalmente esvaziado de qualquer 
relação humana, ele fala muito de anjos, de animais mitológicos, isso 
também tem a ver com Rilke. Ele não aborda o homem, mas sim as 
assombrações que o rondam e que tem uma feição humana: o boneco, o 
anjo, o autômata, a Medusa... Benjamin também faz isso. Hejduk 
descreve sujeitos autômatas que desempenham determinado papel e 
cumprem determinados rituais. Personagens com aparências humanas, 
porém esvaziados de vida. São vidas fictícias. 
 
Isso é bem atraente. 
 
LB:​ O Vidler (em "Warped Space") e o Georges Teyssot também falam 
disso, e da ideia errância. O Teyssot trabalha a questão da prótese, 



do parasita, de todo esse imaginário que a figura humana desempenha 
como referência. A máscara pode ser inscrita neste viés. 
 
Ótimo, muito obrigada.  
 
 
 
 


