
entre-entre.com 

 

Carla e Eliane Caffé 
 

05.02.2018 

São Paulo 

 
O ENTRE foi convidado para colaborar com 12 entrevistas para a publicação da 
exposição "Muros de Ar" do Pavilhão do Brasil na  XVI Bienal de Arquitetura 
de Veneza em 2018, relizada pelos curadores Gabriel Kozlowski, Laura 
González Fierro, Marcelo Maia Rosa e Sol Camacho. As entrevistas publicadas 
em versão reduzida para a Bienal encontram-se na íntegra no site do ENTRE. 
 
_ 
 
Carla Caffé formou-se em arquitetura na Faculdade de Arquitetura e Urbanismo 
da Universidade de São Paulo (FAU-USP) no início da década de 1990. Trabalha 
nos campos da direção de arte e do desenho. É professora na Faculdade de 
Arquitetura e Urbanismo da Associação Escola da Cidade (AEC) e em oficinas 
do SESC Pompéia. Carla pesquisa as práticas do desenho, da cartografia e do 
mapeamento enquanto forma de representação da paisagem urbana. 

Eliane Caffé formou-se em psicologia na Pontifícia Universidade Católica de 
São Paulo (PUC-SP) em 1988. Estudou cinema em Cuba e "Estética das Artes" na 
Espanha. Diretora e roteirista, estreou em longas-metragens com 
Kenoma(1997), exibido na 56a Bienal de Veneza.  

A parceria entre as irmãs Caffé gerou projetos como o filme "Era o Hotel 
Cambridge" (2016), que tem como locação um edifício ocupado por pelo 
movimento Frente de Luta por Moradia (FML) de São Paulo. O filme dirigido 
por Eliane Caffé contou com a participação dos habitantes do edifício, que 
atuam e confundem-se com atores profissionais; e com a Direção de Arte de 
Carla Caffé em parceria com um grupo de alunos da Escola da Cidade.  
 
 
MUROS 

A partir da pesquisa realizada em “Era o Hotel Cambridge”, que revela 
o fluxo de brasileiros e imigrantes estrangeiros com destino às 
grandes metrópoles brasileiras, quais parecem ser as principais 
barreiras que essas pessoas encontram na luta pelo acesso à moradia? 
 
Eliane Caffé: As principais e estruturais são a língua, o choque 
cultural e o trabalho.  
 
Carla Caffé: A questão da moradia lida com hábitos íntimos e, muitas 
vezes, esse choque cultural vem de coisas básicas. No processo do 
filme tivemos uma experiência de conflito cultural muito impactante 
para mim. Algo comum para a família brasileira como o filho dormir no 
mesmo quarto que os pais, é inadmissível para os congoleses. Nesse 
caso, foi difícil de identificar que esse era o problema. Essas 
diferenças aparecem de uma forma muito violenta quando colocadas 
dentro de um universo de zonas de conflito.  
 



Eliane Caffé: Ouvimos muito sobre esse assunto dos refugiados e dos 
migrantes no mundo inteiro. Esse debate acontece geralmente dentro de 
segmentos artísticos e de pesquisa que são atrelados a classe média. 
Quando vivemos o problema na pele, vemos que estamos longe de 
conseguir traduzir o que estamos enfrentando hoje em dia. É muito 
forte e pesado, não temos a noção. Quando falamos em choque cultural, 
imaginamos coisas que conseguimos tolerar e conviver, mas na prática 
é algo muito duro, cruel e difícil. Hoje mesmo estávamos falando 
sobre um problema de uma das migrantes, mas há uma seleção do que 
eles nos contam. Não sabemos onde está a fronteira do que é permitido 
falar, pois não dominamos o código da cultura deles.  
 
A Carla comentou de como as crianças moram junto de seus pais. Na 
luta pelo acesso à moradia busca-se ao menos a casa mínima, mas a 
ideia de mínimo pode divergir muito, não é? 
 
Carla Caffé: Diverge demais. E não se sabe por antecedência. Demorou 
até descobrirmos que a questão era um hábito nosso, tão simples, mas 
que funciona de maneira totalmente diferente para eles.  
 
Eliane Caffé: O que a Carla está falando é muito importante porque, 
apesar do movimento ter uma natureza transformadora, dentro dele 
mesmo o nível de preconceito ainda é muito grande. O migrante traz 
para nós a questão do preconceito de uma forma que não imaginávamos 
ter. Isso se manifesta na hora que estamos no corpo a corpo com ele.  
 

 
EVIDÊNCIAS 

Quais evidências físicas dessa segregação são reveladas pelas 
ocupações e movimentos por moradia? 
 
Carla Caffé: A presença física. 
 
Eliane Caffé: O corpo das pessoas. O grau de doença que existe nesses 
corpos e o enorme sofrimento. 
 
Como se fosse uma cicatriz mesmo que se revela? 
 
Eliane Caffé: A cicatriz pressupõe que já houve uma cura. Nesse caso 
é uma ferida aberta. Hoje estamos muito sensíveis porque tivemos 
notícias de algumas mulheres refugiadas de lá que estão passando por 
momentos difíceis. Quando tiramos o problema delas do plano 
individual, percebemos que isso é o que a grande maioria está 
passando. São pessoas que estão vulneráveis e no desespero acabam se 
envolvendo com o tráfico de drogas. Isso acaba reforçando um estigma 
sobre os refugiados.  
 
Carla Caffé: Quando falamos em refugiado imaginamos uma abstração, 
enquanto que ele pode ser haitiano, congolês, palestino ou de outras 
nacionalidades. São universos muito distintos, o que faz com que 
exista uma segregação grande entre eles, assim como entre nós. É 
difícil falar sobre o refúgio porque ele é essencialmente complexo e 



diverso, mas acabamos colocando todos em uma única categoria. Ao 
lidar diretamente com eles, isso acaba gerando uma maior dificuldade. 
 
Eliane Caffé: Talvez isso seja um dos tijolos que vão construindo 
esse muro. Nós precisamos perguntar quem o constrói. Testemunhamos as 
experiências que acontecem em consequência desse muro, mas pouca 
gente fala do que ele é feito e da sua manifestação sistêmica. Quando 
um muro finalmente parece se desfazer, vemos que tem um outro atrás 
dele. O nosso sistema está chegando em um nível de crueldade muito 
grande, pois tudo gira em torno do capital e das formas de 
exploração. Estávamos até falando que a palavra nem é mais explorar e 
sim expropriar. A exploração hoje está em todos os níveis: redes 
sociais, bienais, festivais, universidades etc. Tudo gira em torno 
desse sistema e o que significa continuar a reproduzi-lo? A 
consequência é enriquecer poucos e lançar muitos na miséria. Por trás 
das guerras, que provocam esses refúgios, existem seres humanos que 
as articulam. Se acharmos que a guerra faz parte da natureza humana, 
vamos nos acostumar com a fabricação desses muros. 
 
Carla Caffé: A ideia é justamente essa: os muros são essas bolhas que 
a gente vive. As redes sociais também vão construindo muros e vamos 
ficando ensimesmados, discutindo questões somente entre nossos 
grupos. Enquanto isso esquecemos a presença do corpo. Uma coisa que 
aprendi com o Cambridge é que o corpo faz esse deslocamento das zonas 
de conforto. Quando ultrapassamos esses muros é que de fato 
conseguimos perceber o outro. Entendemos que aquele refugiado tem uma 
origem e que, portanto, tem questões distintas de nós e de outros 
refugiados com relação a sociabilidade, a cultura e a língua por 
exemplo. 
 
Eliane Caffé: O problema dele é muito similar ao problema do 
trabalhador de baixa renda. Essa luta por moradia é provocada pelos 
mesmos agentes: a especulação imobiliária, as guerras beligerantes, 
entre outros.  
 
 
EFEITOS COLATERAIS 

Quais são os principais efeitos colaterais da crise da imigração no 
próprio cotidiano da cidade e suas dinâmicas espaciais? Conseguem 
enxergar isso transcrito na cidade? 
 
Eliane Caffé: Completamente. O centro da cidade por exemplo: de dia é 
uma coisa e a noite é outra. Aquela rua cheia de comércio e muito 
movimentada, depois das dezoito horas se transforma em uma feira de 
celulares roubados. No espaço de vinte e quatro horas vemos essas 
configurações mudando. Tem milhares de exemplos, um deles é o 
carnaval. Vocês viram a quantidade de gente na rua esse ano? Foi a 
primeira vez que os blocos de São Paulo conseguiram reunir um número 
maior de pessoas do que os do Rio de Janeiro. Por um lado é incrível 
o sentimento de alegria do carnaval. Nos sentimos no meio dessa 
catarse carnavalesca, vemos os corpos em uma relação de erotização 
que às vezes é linda, mas às vezes violenta. 
 



Carla Caffé: É uma loucura ver o carnaval e essa reação que o 
brasileiro tem com ele. Perdemos todas as fronteiras, todos os muros. 
Saímos, rodamos e nos expomos de uma maneira que não acontece durante 
o ano inteiro. 
 
Eliane Caffé: Paralelamente eu soube de um bloco que é pró tortura, 
que homenageia torturadores. Também vemos a barbárie representada em 
uma festa carnavalesca. Inclusive se pensarmos na história do 
carnaval ele surge com essa função. Na idade média esses eram os dias 
em que as pessoas saíam dos muros. Depois fomos domesticando essa 
festa que adquiriu um cunho comercial. Agora, em pleno século XXI, 
parece que o carnaval está recuperando essa força catártica que ele 
teve em uma época de muita opressão. 
 
Carla Caffé: Você vê isso devido ao espaço público. Mudamos muito 
depois de junho de 2013, quando entendemos o que é uma presença 
corporal no espaço público e a força política que isso tem. Existem 
momentos em que isso fica muito claro e momentos que não. Os 
estudantes secundaristas perceberam que é possível fazer política na 
rua. O espaço público é muito político e transformador. Estamos 
entendendo a importância disso via carnaval, mas serve também para 
outras lutas. 
 
Eliane Caffé: É incrível onde aparece o sinal. As estatísticas, por 
exemplo, são uma loucura. Em São Paulo 27% da população possui carro 
e todo o resto usa transporte público. Apesar disso, quando saímos 
nas ruas vemos que mais de 90% do espaço da rua é para circulação dos 
privados. Aí está a resposta para a sua pergunta, pois a coisa está 
inscrita no mapa concreto da cidade e nos acostumamos com essa 
desigualdade. O fato de nos adaptarmos a isso é a verdadeira 
barbárie. 
 

COMPORTAMENTO E MICRIPOLÍTICA 

Começamos a falar sobre a presença no espaço como manifestação 
política. Como o imigrante e a população de baixa renda – categorias 
sociais mais atingidas pelas dificuldades do acesso à moradia – têm 
suas subjetividades afetadas nesse processo de luta? Que tipo de 
corpo coletivo surge deste encontro em um contexto de vulnerabilidade 
e de luta por um teto comum? 
 
 
Eliane Caffé: Onde percebemos claramente uma mudança nessa 
subjetividade, principalmente em relação aos africanos, é o 
entendimento deles sobre o que é uma ação coletiva. Em muitos de seus 
vocabulários não há registro de "movimento social". Nessa cultura não 
existe a referência de agrupar o coletivo para lutar por direitos. 
Percebemos essa dificuldade ao fazermos o trabalho de base com os 
migrantes lá na ocupação. Quando se reúnem em uma roda de conversa 
ninguém fala, mas quando esta termina vemos surgir as comunicações 
paralelas. Percebemos que eles têm medo de se expor e que não tem a 
crença de que no coletivo podemos resolver coisas que não somos 
capazes no individual. 
 



Carla Caffé: Também existe algo que eu aprendi no filme, a questão do 
lúdico. São pessoas que estão destituídas do seu direito à moradia e 
que vivem em zonas de conflito. Apesar disso, elas têm uma 
afetividade e um universo lúdico muito forte. Para a execução do 
filme trabalhamos na linha do lúdico, porque ultrapassava inclusive a 
barreira das línguas. Era através de jogos lúdicos que o coletivo se 
entendia. 
 
Eliane Caffé: É verdade, o lúdico pode ser muito revolucionário 
dependendo de como o direcionamos. Um exemplo disso é o fato de 
crianças, de diferentes nacionalidades, não terem nenhuma dificuldade 
em brincarem juntas. 
 
 
EXPERIÊNCIA DISCIPLINAR 

Que experiência de atravessamento de barreiras vocês apreendem do 
contato com os movimentos de luta por moradia, em especial durante a 
experiência do filme "Era o Hotel Cambridge"? Qual pode ser o papel 
do cinema e do docuficção nesta discussão? Vocês já estão falando de 
uma ferramenta quando explicitam sobre a questão da interação, de 
promover uma outra dinâmica para extrair informações. Quais outras 
questões que vocês podem apontar? 
 
 
Carla Caffé: O filme “Era o Hotel Cambridge” foi um case com relação 
a isso porque conseguiu, através do cinema - de uma linguagem poética 
e do lúdico - criar um entendimento entre várias nacionalidades. O 
filme é falado em seis línguas. Outro case muito interessante é a 
relação entre arquitetura e cinema, pensando essa 
multidisciplinaridade como algo fértil. Em geral existe a tendência 
de separar as disciplinas, mas o Cambridge conseguiu trabalhar com 
ambas. A cenografia do filme foi concebida para ser um melhoramento 
das instalações do edifício. O que era para ser o cenário de uma Lan 
House, por exemplo, transformou-se na biblioteca do Cambridge.  
 
Eliane Caffé: Já que o roteiro pedia para que construíssemos, a ideia 
da Carla foi aproveitar essa oportunidade para transformar o lugar 
conforme as necessidades deles. É nesse momento que começa a poderosa 
contrapartida, é através dela que conseguimos chegar naquele 
território. Ao invés de apenas fazer uma pesquisa e retirar algo 
desse lugar, estabelecemos uma troca. Ao mesmo tempo que pedimos, 
também oferecemos. Então começa a existir o vínculo afetivo de ambas 
as partes, o reconhecimento de que elas precisam uma da outra para 
acontecer. Essa reciprocidade é o trânsito que falamos. Queremos 
lembrar que esses segmentos que tem dinheiro – a exemplo da Bienal de 
Veneza, podem fazer muitas coisas nessas zonas de conflito, onde há 
uma carência enorme. Essa verba dada pelo patrocinador pode ser 
canalizada para esse viés, como fizemos na experiência de construir 
os mapas. Vocês podiam ir pegar as informações e registrar, mas 
quiseram ir em campo. Foi incrível o retorno que os refugiados nos 
deram, pois falaram que, mesmo estando há dois ou três anos lá, nunca 
tinham contado coisas que revelaram naquela roda. O fato de eles se 
ouvirem também fez com que se encontrassem, virassem amigos. A 



interatividade do corpo, ou melhor a troca presencial é muito 
poderosa, pois ela realmente modifica muito as relações. 
 
Vocês estão descrevendo uma economia colaborativa 3.0, onde a 
presença pode transformar. As vezes é a partir do tato que se 
desperta um olhar ou uma fala. É bonito pensar que temos que rever os 
modos do próprio capitalismo, refletir sobre o que vamos gerar e como 
podemos nos reapropriar e reentender esse sistema.  
 
Eliane Caffé: Sabe porquê? Quando estamos presentes, as nossas 
ferramentas são os nossos sentidos. Eles nos ajudam a obter 
conhecimento, pois é a partir deles que conseguimos interpretar 
certas situações. As vezes lemos sobre um assunto, mas quando vamos 
para a prática captamos outros níveis do problema. Podemos mobilizar 
partes do nosso instrumento perceptivo assistindo a filmes ou lendo 
livros, mas a presença física ainda é insubstituível. Por conta de 
todas essas máquinas, estamos aprendendo a viver sem exercitar essas 
ferramentas do corpo humano. 
 
Carla Caffé: Me marcou muito quando tivemos a ideia de fazer oficinas 
no Cambridge - um sistema colaborativo ou melhor, um coletivo. Nos 
primeiros chamamentos não vieram adultos, somente crianças. Elas 
foram as embaixadoras dessa ação trazendo os adultos aos poucos para 
as oficinas de dramaturgia. Eu jamais poderia pensar, refletir ou 
imaginar esse método de trabalho, se não provocando presencialmente. 
 
Eliane Caffé: As crianças sempre se atiram mais, são mais ousadas. 
Quando chega um elemento estranho elas são as primeiras a se 
aproximar. Depois ela leva o assunto para o interior da casa e a 
família vai se abrindo para nós. Esse é um exemplo de métodos que vão 
surgindo.  
 
 
 
POTENCIAL TRANSFORMADOR 

Quais tipos de potência e de novos usos do espaço urbano podem surgir 
a partir da relação entre a diversidade cultural brasileira e a dos 
imigrantes contemporâneos? Em que sentido isso configura um espaço de 
liberdade? 
 
Eliane Caffé: Hoje, temos a tendência de ver mais do que um espaço de 
liberdade. A questão problemática dos guetos está cada vez mais 
presente. Existem bairros inteiros que se transfiguraram. A Liberdade 
que era um bairro japonês, virou palestino. Os palestinos têm um 
jeito de fazer negócios, têm um jeito de viver. Já no Brás ou no 
Bresser são os angolanos. 
 
Carla Caffé: Bom Retiro, os Bolivianos.  
 
Eliane Caffé: Não existe uma política pública para agregar essas 
pessoas à sociedade. Com isso a tendência é que eles se isolem em 
guetos, procurando os seus semelhantes. Criam assim um sistema 
fechado de códigos que alimenta o preconceito. Eu diria que esse lado 



multicultural e interdisciplinar está conceitualizado, mas não 
predomina na prática. Os movimentos por moradia talvez sejam uma 
forma de encarar essa problemática de frente, mas estamos longe de 
resolvê-la. É impossível fazer qualquer coisa efetiva no sentido de 
transfigurar (e pode ser em países da Europa ou outros países 
desenvolvidos), se não mudarmos a forma sistêmica de como nos 
organizamos no mundo ocidental. Enquanto estivermos marcados pela 
presença hegemônica do capital, do mercado que atravessa tudo, não 
será possível. Um exemplo concreto para isso é que chegando aqui, em 
poucos dias, os migrantes viram escravos das fábricas no Bom Retiro. 
Outro caso que estamos vendo na ocupação é a contratação por 
empreiteiras para fazer colocação de mármore e não recebem por isso. 
A grande maioria está sendo escravizada. O pior é que eles não podem 
brigar por seus direitos porque não possuem documento, só um 
protocolo. Não podem sequer acionar a polícia. Se eles fogem desse 
sistema são automaticamente cooptados pelo tráfico. O que estou 
querendo dizer com isso é que não conseguimos implementar uma 
política de entrosamento se o problema fundamental - de sobrevivência 
da fome - não estiver solucionado. Enquanto esse sistema continuar 
existindo, tudo o que discutirmos (através de filmes, bienais de 
arquitetura, livros e outros meios) no sentido de fazer um mundo 
melhor, será enxugar gelo. Não vamos sair do lugar se não começarmos 
a experimentar novas formas de exercer a nossa força política. Às 
vezes parece um discurso meio fatalista, mas é pior quando a gente 
não olha para essas questões e não procura soluções para o problema.  
 
Carla Caffé: Um refugiado já é o resultado de uma relação de 
exploração pela exploração. Ele saiu de seu país por uma questão do 
sistema. Essa coisa do brasileiro ser generoso e aberto às novas 
culturas não é verdade. Essa mestiçagem, que é o carimbo da nossa 
sociedade, é muito preconceituosa e inclusive perigosa. 
 
Eliane Caffé: Quando começamos a constatar o problema na pele, 
ficamos revoltados. Como é que o sistema se protege disso? Ele vai 
criando máscaras, vai fazendo com que consigamos aceitar essas 
circunstâncias e as vejamos como algo normal. Um exemplo disso é que 
todo mundo critica as políticas do estado, mas ninguém fala das 
empresas. Nós – classe média que faz os festivais, bienais, etc. – 
nascemos nesse contexto e não percebemos que pra fazer estas coisas o 
sistema explora e gera lucro. 
 
Eliane Caffé: Não estamos falando de Brasil, estamos falando da 
atualidade. 82% de toda a riqueza mundial gerada em 2017 ficou nas 
mãos do 1% mais rico da população. É uma coisa inimaginável e 
precisamos colocar claridade sobre isso.  
 


