
 
www.entre-entre.com 
8 Reações para o Depois (Riobooks, 2019) 
 
 

BÁRBARA WAGNER & BENJAMIN DE BURCA 

 

 
Bárbara Wagner & Benjamin de Burca​ (Brasil/Alemanha) é um duo de artistas. 
Seus trabalhos em fotografia e vídeo estão centrados no "corpo popular" e 
suas estratégias de subversão e visibilidade entre os campos da cultura pop e 
da tradição. Desde 2011, trabalham em colaboração, participando de diversas 
exposições, como o 33​o​ Panorama de Arte Brasileira (2013), a 32​a​ Bienal de São 
Paulo (2016), o 5​o​ Skulptur Projekte Münster (2017). Neste ano representam o 
Brasil na 58ª edição da Bienal de Arte de Veneza (2019). 
 
 
 
Como vocês buscam relacionar narrativas fictícias e documentais nas 
suas pesquisas? E como situam o trabalho que fazem em relação à arte, 
ao cinema e ao jornalismo? 
 
Bárbara:​ A cidade de Recife tem sido uma força na produção do cinema 
desde o fim dos anos 1990 e começo dos anos 2000, quando comecei a 
estudar jornalismo e experimentar o campo das imagens entre os meios 
de comunicação, as artes e o Estado. Se por um lado o governo de 
Pernambuco produzia imagens muito poderosas a partir de um imaginário 
centrado no folclore, transformando, por exemplo, o passista do frevo 
e o caboclo de lança em símbolos de resistência, por outro lado, no 
jornalismo os fotógrafos tentavam driblar essa imagem propaganda com 
uma produção que a contestasse. Mas o cinema e a música estavam no 
tempo presente, diferente das imagens do Estado e do jornalismo. O 
manguebeat foi um movimento com vontade de mostrar esse outro Recife.  
 
Comecei a trabalhar na arte com uma vontade de atualizar esses 
assuntos do momento presente, e sem dúvida herdei essa urgência do 
jornalismo. Mas eu não tinha interesse em construir imagens de 
denúncia, tampouco de criar escapes da realidade. A arte e o cinema 
seriam os lugares em que trabalharíamos com um pouco mais de molejo, 
o que só se concretizou anos depois, quando encontrei Benjamin. Com 
isso, outra camada dessa relação entre o documentário e a ficção 
apareceu. Foi assim que começamos a colaborar: se eu não tinha tanto 
manejo na construção de narrativa no meu trabalho fotográfico 
seriado, Benji não tinha o espaço urbano como laboratório na sua 
prática de ateliê.  
 
O primeiro trabalho que fizemos juntos foi o ​Edifício Recife ​[​2013​]​, 
que é uma série de fotografias sobre esculturas que são 
obrigatoriamente instaladas na frente de prédios residenciais em 
áreas nobres do Recife. Foi uma lei de 1961 que definiu que o 
"habite-se" de prédios com mais de mil metros quadrados de área 
construída só seria liberado se em sua fachada houvesse uma obra de 
arte tridimensional feita por artista pernambucano, com materiais 
duráveis e desenho original. A ideia da lei era transformar a cidade 
num parque de esculturas ao ar livre. De fato, nos quase 100 prédios 
que fotografamos, as esculturas estavam no limite entre o espaço 

 

http://www.entre-entre.com/


 
construído e a rua. Mas durante a pesquisa concluímos que a lei foi 
sendo alterada para privilegiar as construtoras, que hoje desenvolvem 
parcerias com arquitetos que têm uma licença para desenhar e executar 
essas obras de arte. Mais do que isso, percebemos que as esculturas 
mais recentes são praticamente logomarcas das construtoras. Se uma 
empreiteira inaugura dez prédios em um ano, ou um tipo de prédio em 
série, com variações, suas esculturas são produzidas da mesma forma, 
o que muda eventualmente é o tamanho, a cor ou um detalhe. Quando 
tentamos acessar esses prédios pela portaria, pela grade, pelos 
interfones, quando o porteiro consultava o síndico e ele achava 
estranho, fui entendendo que toda aquela estrutura - a escultura, o 
prédio, a grade, a cabine - era muito eloquente de um imaginário 
social. 
 
Benjamin:​ Com esse trabalho entramos no espaço da imaginação da 
população do Recife que não frequenta galerias e não consome arte, 
mas vê a obra de arte como uma coisa da elite porque é o que está na 
frente do prédio em que apenas brancos moram. Nesse sentido, acho 
mais interessante trocar "ficção" por "imaginação", porque a ficção é 
fabular, mas a imaginação revela os desejos das pessoas. Isso também 
acontece nos filmes, em que apenas nos referimos à ficção porque no 
campo do cinema a diferença entre documentário e ficção é muito 
demarcada. Mas prefiro pensar que trabalhamos com a imaginação, com 
os desejos. 
 
O que é o espaço nos seus retratos e como se constitui a relação 
entre figura e fundo nessas fotografias?  
  
Bárbara:​ Esse desejo de análise de como o espaço se inscreve no corpo 
começou em ​Brasília Teimosa ​[2005-2007], em que a​ praia é lugar para 
o coletivo​. Brasília Teimosa é uma colônia de pescadores que ​fica no 
limite do Rio Pina com o mar, no Centro da cidade [de Recife], e é um 
espaço supervalorizado para construção imobiliária. Desde os anos 
1950, esse pedaço de terra é alvo de disputa entre a comunidade e o 
governo do estado, que na época destruía as palafitas dos pescadores 
durante o dia apenas para vê-las reconstruídas durante a noite. Como 
essa era a mesma época em que a cidade de Brasília estava sendo 
planejada como capital federal, esse lugar ficou conhecido como a 
"Brasília Teimosa", e até hoje resiste. O que Luiz Inácio Lula da 
Silva fez em 2004 assim que se tornou presidente da República foi dar 
acesso à praia àquela área da cidade, visto que as palafitas 
avançavam até o mar. Uma faixa de 1 km de calçamento abriu caminho 
para uma praia que virou o lugar onde todas as periferias da cidade 
se encontram nos finais de semana. Foi a primeira vez que eu senti 
que existia um espaço que eu queria investigar. O ​fundo era o azul do 
céu na praia, porque f​iz uma escolha muito consciente de não 
fotografar o casario atrás das figuras, mantendo os corpos isolados 
do cenário. Porque o corpo já continha todos os assuntos ali.  
  
Pode existir um desejo de análise e de artificialização desse fundo, 
mas, de maneira nenhuma, o interesse de anulação. Gosto de estar 
presente no espaço, mas procuro que ele não dispute com a figura, a 
fim de que a imagem resultante nos dê margem para reflexão. Em 
Terremoto​ ​Santo​ [2018], por exemplo, adiamos algumas conclusões: 
nesse filme nunca construímos um cenário, a artificialidade é levada 

 



 
para a própria nat​ureza. Em ​Estás vendo coisas ​[2016]​, foi a planta 
baixa da boate onde filmamos que sugeriu a estrutura do roteiro. A 
gente viu, por exemplo, onde era a entrada, os camorotes, o ​dancing​, 
o palco, e essas situações foram dando a estrutura do filme. Sempre 
pensamos no retrato e no que o fundo diz sobre a figura. Isso é sem 
dúvida uma intenção no nosso trabalho.  
 
Benjamin:​ A arquitetura influencia o nosso roteiro do começo ao fim. 
Na verdade, todos os filmes são pensados em função da arquitetura 
como espaço para a performance. Em ​Bye Bye Deutschland!​ ​[2017]​ que 
trata da música ​Schlager​ como escape da realidade, a cidade alemã de 
Münster e seu aspecto "fake" (pois foi completamente reconstruída no 
pós-guerra para manter seu aspecto original) virou parte fundamental 
da narrativa. 
 
 
Como é o processo colaborativo com os envolvidos e como o desejo do 
outro entra no trabalho de vocês? ​Poderiam comentar sobre esse 
processo com grupos evangélicos no filme ​Terremoto Santo​?  
 
Bárbara:​ Na pesquisa de ​Terremoto​ frequentamos uma gravadora de 
música gospel na zona da Mata de Pernambuco. Nessa circunstância, 
deixamos claro que não somos do jornal, nem da tevê, mas que estamos 
fazendo um trabalho de arte, que queremos nos aproximar, entender sua 
prática e desenvolver algo junto. Como artistas que buscam 
visibilidade e que nunca tinham gravado um videoclipe, os jovens 
cantores que conhecemos ficaram instigados a participar. As pessoas 
com quem buscamos colaborar estão com vontade de trabalhar em 
linguagem, de experimentar. Nosso interesse é conhecer a prática do 
"outro", entendendo que todos esses outros são artistas, e é por isso 
que trabalhamos em colaboração. Não é um "outro" distante do universo 
da criação artística. Eles fazem isso todo dia para ganhar dinheiro. 
É uma geração que trabalha com o espetáculo. Em ​Terremoto Santo, 
queríamos fazer um filme que mostrasse a ideia da fé por uma 
perspectiva menos ligada à religião do que ao próprio "fazer cinema". 
Se é emocionante ver a fé dos personagens que cantam a existência de 
Deus, mais complexo é perceber que essa crença está diretamente 
ligada a um desejo de "subir na vida": "Se eu gravar esse disco, a 
minha vida vai melhorar, porque é o que Deus quer." Fé e crença são a 
própria construção. O crer e o fazer crer são chaves em ​Terremoto 
Santo​. É por isso que a câmera de Pedro [Sotero] treme. Queremos 
muito mostrar que aquilo é, antes de tudo, uma criação do cinema como 
linguagem. Se aquelas pessoas cantam aquelas músicas, têm aquela fé e 
fazem o que fazem, acomodamos esses desejos no filme porque isso é 
exatamente o que também desejamos. 
 
Como vocês percebem esse fenômeno de ascensão de igrejas evangélicas 
no Brasil, às quais são atribuídos valores conservadores? Como pensar 
o trabalho de vocês não só na documentação, mas como uma disputa e um 
reequilibrar entre forças de um imaginário na arte? 
 
Bárbara:​ Não é que os evangélicos sejam a parte mais conservadora do 
País, mas essa camada reflete claramente o conservadorismo na nossa 
sociedade. Quando alguém como Henrique Vieira, pastor de uma igreja 
progressista militante [Igreja Batista do Caminho], vê o filme, ele 
claramente se distingue como evangélico daqueles que estão ali, e 

 



 
ressalta que existem muitas subjetividades dentro desse guarda-chuva 
do que é "ser evangélico". ​E é muito interessante que ele insista 
nessa explicação. O discurso dele é o de que sim, há um 
fundamentalismo que cresce assustadoramente, mas ao mesmo tempo não 
podemos nos esquecer de que essa sensação é criada por uma espécie de 
monopólio da narrativa de uma parte dos evangélicos que tem muito 
poder midiático. Ele diz, por exemplo, que uma igreja como a Igreja 
Universal do Reino de Deus, dona da TV Record, cria uma determinada 
imagem do evangélico que outros evangélicos progressistas há muito 
tempo não são capazes de combater. ​Temos que ser capazes de criar um 
espaço de compreensão de outras práticas evangélicas para poder 
resistir. Muita gente pergunta se​ Terremoto ​é um filme-propaganda ou 
um filme-deboche. Talvez pessoas que se sentem ameaçadas pelo 
crescimento da igreja, ou que têm uma distância muito grande desse 
universo, prefeririam que estivéssemos fazendo uma denúncia, enquanto 
o que fazemos é nos aproximar para ver onde o diálogo é possível. 
 
Benjamin:​ O mundo está ficando cada vez mais binário. A pessoa que 
pergunta "Como você faz um filme assim, de propaganda?" mostra um 
pensamento tendencioso e conservador. É muito complicado e complexo, 
mas, durante o processo de desenvolvimento do filme, nem passou pela 
minha cabeça que estaríamos fazendo algo para incomodar. 
 
Bárbara:​ É como se o evangélico não pudesse ser retratado, no campo 
da arte e do cinema, de outra forma que não como inimigo. Em sua 
estreia, metade do público vaiou o filme. Por outro lado, não 
mostramos ​Terremoto​ em igrejas; a obra não é de forma alguma liberada 
para ser usada pela igreja, não é um filme-propaganda. Tivemos medo 
de que isso pudesse acontecer. É um filme para ser exibido no 
circuito da arte e do cinema que, por sua vez, tem preconceito com os 
evangélicos. No filme ​Estás Vendo Coisas​, ninguém critica as letras 
do brega por serem machistas porque o brega é fetiche. Aquele corpo 
visto dentro daquele hedonismo tem valor para a elite da arte. Já o 
evangélico visto poderoso não tem. 
 
Benjamin:​ O cinema tem o poder de abrir um espaço no mundo do 
imaginário - ou do imaginário-documentário - que faz você enxergar os 
seus próprios preconceitos. Isso é muito interessante. 
 
Bárbara:​ Pensando nesse "reequilibrar forças", acho bem interessante 
que esse equilíbrio só se completa quando o espectador participa. 
Fazemos os filmes como se quiséssemos levar as pessoas a experimentar 
o que experimentamos nesses encontros. Leva um tempo para as pessoas 
acomodarem esses sentimentos de preconceito, medo e julgamentos que 
temos por questões de classe. Preferimos que as coisas sejam mantidas 
complexas no filme, e por isso ele é colaborativo. Se a gente cruzar 
essa linha do que queremos falar e como falar, faríamos um filme que 
teria uma única direção. O processo só existe nessa partilha: o que 
vem tem que ser mantido do mesmo jeito que vem, senão o equilíbrio, 
ou reequilíbrio, não acontece, porque a gente daria apenas o nosso 
ponto de vista. Não queremos dizer uma coisa que o personagem não 
saiba que estamos dizendo, ou que ele não diria. Esse jogo não nos 
interessa porque queremos existir diante desse outro sem disfarces. 
Entramos, saímos e carregamos isso até o final da edição. Como 
poderíamos mostrar uma coisa que sabemos que a outra pessoa não quer? 

 



 
Muitas vezes deixamos no corte coisas que a gente não diria. É esse o 
trabalho. 
 
Considerando que ali é uma zona de antigos engenhos onde pessoas 
negras eram escravizadas, como vocês veem a relação dessas igrejas 
evangélicas com a ancestralidade africana local?  
 
Bárbara:​ O que foi valioso nesse filme é que não precisamos dizer que 
estávamos indo ​para essa região rural ​da Zona da Mata, onde existiam 
os quilombos e onde aconteceu uma violência epistemológica de 
dominação católica, que virou Igreja Evangélica da Assembleia 
Pentecostal. Porque acreditamos que isso está lá, nos personagens, no 
jeito como eles se vestem, no ambiente em que o filme se dá, nos 
engenhos na Zona da Mata. Essa geração que quer ganhar a vida com a 
própria voz e a própria imagem vai para a igreja porque esse é um 
lugar de encontro e de possibilidade de melhoria de vida. Os próprios 
fiéis que praticavam umbanda, candomblé, entram na igreja e querem se 
livrar de um passado de pobreza. Então, não basta dizermos que é uma 
loucura que a igreja evangélica queira acabar com esse sentido da 
ancestralidade africana e indígena. Porque essas pessoas querem 
romper com a ideia de que foram oprimidas, exterminadas, escravizadas 
para serem donas de si mesmas. Buscam a igreja para se transformar, 
para subir na vida, pra serem empresários de seus próprios negócios.  
 
Agora, se transportamos isso para um problema político no sentido 
macro, é muito diferente e complicado. Mas temos que analisar e nos 
questionar em cada contexto. Quem é que está dizendo que é uma pena 
que a igreja evangélica queira acabar com os terreiros? Existe um 
discurso da elite de esquerda pela preservação das tradições, mas é 
muito autoritário querermos ensinar para o outro o que o outro tem 
que fazer. Todos os nossos trabalhos são perspectivas de realidades 
muito específicas. Para nós, é muito importante que as experiências, 
sejam individuais ou coletivas, sejam contextualizadas e 
especificadas - seja uma experiência daquele grupo, naquele lugar. As 
pessoas que assistem aos trabalhos talvez possam relacionar a 
experiência de um lugar específico com outras realidades parecidas. 
Estamos tentando contar essas histórias que não estão nesse discurso 
mais hegemônico. Nossa grande vontade é entender alguns universos 
para refletir sobre como essas outras subjetividades existem dentro 
desse cenário político devastador, que polariza e que coloca tudo num 
mesmo saco. O que queremos fazer é mostrar que a realidade é mais 
complexa. 
 
Benjamin:​ E quando fomos para as igrejas evangélicas, vimos muitos 
rituais claramente influenciados por experiências das religiões de 
matriz africana, no sentido espiritual. Tudo está lá, mas traduzido 
para uma outra liturgia. Quando dizem que a igreja evangélica quer 
acabar com as religiões de matriz africana, me pergunto: mas qual 
denominação de igreja evangélica? O filme pode abrir essas 
possibilidades para revelar o assunto de maneira muito mais complexa. 
 
Bárbara:​ Existe um o discurso da tradição como algo a ser preservado. 
Mas quando buscamos fotografar o frevo, no filme ​Faz que vai ​[2015]​, 
encontramos quatro bailarinos ​queer​ que transformam o frevo em uma 
outra coisa. No ​Terremoto​, tudo fica mais grave porque se trata de 
religião, mas continuamos pensando na transformação, como​ as pessoas 

 



 
entram e saem destes papéis. Ali vejo as tradições afro-brasileiras 
se mantendo de alguma forma pela igreja evangélica. Temos que 
entender quem é que está querendo disputar o quê. É super 
problemático e violento o desejo de apagamento desse passado por 
parte dessa nova igreja, mas não podemos esquecer que a igreja é um 
negócio, uma estrutura e um projeto político superpoderosos. 
Precisamos prestar atenção em como entendemos isso no sentido do 
discurso macro, alinhado com a ideia de um avanço neoliberal em 
crescimento no País. E pensar por que se a gente fizesse um filme 
sobre religião afro-brasileira, o filme seria mais aceito. 
 
Benjamin:​ Muitas vezes pessoas perguntam: "Mas onde você está se 
posicionando?". Ou dizem: “Não entendo a posição política de vocês". 
Nossa posição política é uma suspensão de julgamentos para se 
aproximar e encontrar possibilidades. Não me imagino fazendo um filme 
junto com outras pessoas e não tratá-las com respeito. Isso é em si 
uma posição política. 
 
Como vocês veem a relação entre o hedonismo e a ostentação existentes 
no "corpo popular brasileiro" e a precariedade econômica e 
infraestrutural na qual a população vive?  
 
Bárbara:​ Olhamos para a produção cultural de uma outra classe social 
como uma manifestação econômica, e talvez por isso entendemos o 
precário no sentido da economia. Essa glamorização do corpo do povo 
nas artes é um grande problema, e tentamos desarrumar a lógica desse 
desejo do outro precarizado. Queremos entender, de igual para igual, 
como em condições precárias as pessoas são capazes de fazer coisas 
sofisticadíssimas. Como esse "precário", ou esse precariado, é na 
verdade nossa alternativa de futuro. Como só existe futuro nesse 
precário porque é a força de sobrevivência, a força de superação. Num 
certo sentido, a própria ostentação presente nos nossos trabalhos 
fotográficos mais recentes, em que o dinheiro de papel falso é 
rasgado e jogado no ar, é manifestação desse precário. Pensamos nisso 
o tempo todo porque as imagens que construímos talvez sejam um 
documento, sejam uma elaboração ficcional da realidade, e pela 
criação em filme viram fatos. Trazemos o que aquele corpo quer 
ostentar para o espaço para pensarmos o que a ostentação, na condição 
de manifesto, significa. Na verdade, esse barulho, esse ruído é onde 
está a resistência, é onde há possibilidade de superação dessa 
situação mais estagnada e polarizada entre os que têm e os que não 
têm.  
 
Considerando que o controle social hoje não se dá apenas por limites 
espaciais mas também pelo monitoramento e pelo consumo por meio do 
aparato​ ​midiático e imagético, como fica a experiência do espaço sob 
o efeito dessas imagens? Qual seria a força do espaço físico nesse 
contexto? 
 
Bárbara:​ Agora estamos fazendo uma pesquisa com grupos de dança de um 
gênero de música chamado pagode baiano ou quebradeira, na Bahia; e no 
Recife isso ganhou o nome de swingueira. São pessoas de vinte e 
poucos anos que se encontram de duas a três vezes na semana em 
quadras esportivas na periferia do Recife para dançar. O que tem na 
quadra que faz essas pessoas pegarem dois, três ou quatro ônibus para 
ensaiar? Para saírem de tão longe, não necessariamente para algum 

 



 
lugar onde ganharão um diploma, onde entrarão numa empresa e ganharão 
dinheiro? Ao passo que existe no celular a possibilidade de se filmar 
dançando, publicar, usar o digital como plataforma de visibilidade, 
de compartilhamento de experiências, de coletividade; nas quadras de 
swingueira tudo é experimentado no espaço físico real, como uma 
necessidade de construção de identidade. O que vemos nos grupos de 
swingueira, majoritariamente formados por gays e trans, são pessoas 
descobrindo sua própria identidade de gênero, de sexualidade, de 
desejo - e isso se dá na quadra. O espaço físico é um espaço seguro 
onde eles podem estar juntos dançando e experimentando. É muito 
precioso estar presente no espaço ali. A experiência coletiva ​in loco 
é necessária para entender a sua própria existência. Da aula de 
capoeira à igreja evangélica, as pessoas precisam se encontrar nesses 
espaços para poderem continuar existindo. É na igreja, na quadra, na 
praça, no bar onde as coisas acontecem. Essa partilha coletiva é 
fundamental, e o que a vemos na rede só existe por causa desses 
espaços. A força que alcança essa outra ponta da tecnologia e que 
conseguimos visualizar fazendo filmes, na verdade está acontecendo no 
corpo a corpo nesses espaços. Não tem como construir um futuro outro 
se não entendermos o que esses espaços significam para as pessoas 
agora. 
 
 
 
Entrevista realizada em 30 de novembro de 2018. 
 

 


