
 
www.entre-entre.com 
8 Reações para o Depois (Riobooks, 2019) 

 
 
ALAN BRUM 
 
 
Alan Brum ​(Brasil) é sociólogo, secretário executivo e cofundador do Instituto Raízes em 
Movimento, no Rio de Janeiro. No instituto, pesquisa e coordena o Centro de Estudos, 
Pesquisa, Documentação e Memória do Complexo do Alemão (CEPEDOCA); além de atuar em temas 
como a defesa dos direitos humanos, educação popular, produção cultural e comunicação 
crítica.  
 
 
Que tipo de ativismo o Raízes em Movimento exerce hoje no Complexo do Alemão? 
Como se dá o diálogo com a população? 
 
Alan Brum:​ Eu nasci no Complexo do Alemão. Minha avó chegou lá na década de 
1950, então minha família e meus pais se casaram ali. Entrei na universidade em 
1997 e comecei um trabalho como professor de jovens e adultos. A partir daí, 
esse grupo se fortalece e a gente cria o Raízes em Movimento em 2001. Hoje temos 
um trabalho focado em dois pilares: um numa área de cultura e comunicação 
crítica que envolve o evento ​Circulando​, o projeto ​Favela Doc​, o cineclube, 
trabalhos com fotografia, grafite e jornal; o outro pilar é o da produção de 
conhecimento, consolidado no programa chamado CEPEDOCA (Centro de Estudos, 
Pesquisa, Documentação e Memória do Complexo do Alemão). Isso foi motivado pelas 
grandes intervenções de políticas públicas que o Complexo do Alemão recebeu a 
partir de 2008, como o PAC Favelas (Programa de Aceleração do Crescimento, 2008) 
e a ocupação militar (2010), o que atraiu muitos pesquisadores para aquele 
território.  
 
Somos o canal de mediação desses processos, então começamos a fazer muitas 
discussões. Nos últimos anos, a produção de conhecimento sobre a favela tem sido 
muito questionada: o morador se pergunta “O que eu ganho com isso? Como isso 
muda a minha vida?”. Os mediadores e ativistas também começam a questionar 
“vocês vêm aqui pegar conhecimento, deixam lá na estante da academia, não 
circulam esse conhecimento?”. Então, começamos a fazer um encontro de 
pesquisadores internos e externos à favela para debater os caminhos e as 
possibilidades. Mapeamos o que já existia de produção do conhecimento sobre o 
Complexo do Alemão – teses, dissertações, artigos acadêmicos. Fizemos o ​Vamos 
Desenrolar​, que é uma roda em praça pública com alto-falante, um encontro que 
cria um fluxo da produção académica através de uma conversa mais informal. 
Fazemos entre seis e oito encontros por ano, filmamos e documentamos para poder 
disseminar o que foi refletido sobre aquelas temáticas. E agora estamos lançando 
o livro ​Complexo do Alemão: Uma biografia comentada​ – fruto do mapeamento de 186 
trabalhos acadêmicos sobre o Complexo do Alemão.  
 
No aspecto da memória, quais foram as motivações para criar o CEPEDOCA? 
 
Alan Brum:​ As grandes políticas públicas em favelas se colocam muito na 
perspectiva de integração à cidade, não de inclusão, mas de subordinação a uma 
suposta cidade construída. Não há um processo de diálogo, de inserção, no qual 
as periferias tenham acesso à cidade tendo suas histórias respeitadas. Temos 
cinco, seis, sete décadas de negação de direitos de todas as ordens, sobretudo 
na área urbanística. Então, narrativas, caminhos, caldo cultural são construídos 

 

http://www.entre-entre.com/


 
a partir da negação, do não direito. Esse capital que está na favela e nas 
periferias não pode sumir no processo de integração e interação com o asfalto; 
isso faz parte do contexto em que a favela foi forjada. Entendemos que 
precisávamos investir fortemente no processo da memória local quando percebemos 
que essas políticas públicas vinham com uma desconstrução do caldo cultural da 
favela, numa lógica impositiva de fora pra dentro, sobretudo na urbanização.  
 
Fomos construindo algumas formas possíveis de resgatar, registrar, incentivar a 
existência de um acervo do Complexo do Alemão e as exposições dentro da própria 
favela. Estamos construindo um acervo criando um grande banco de áudios aberto 
para fortalecer a memória local. Fizemos um trabalho, com a Rute Imanishi do 
IPEA (Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada), de levantamento fundiário dos 
últimos cem anos no Complexo do Alemão, desde o momento em que as terras foram 
cedidas pelo governo para famílias abastadas, passando processo de 
industrialização, quando acontece a ocupação mais forte do Complexo do Alemão. 
 
Neste ano, desenvolvemos um trabalho chamado ​Raízes Locais – Memórias e 
Identidades​ com alguns alunos de escola pública do Complexo do Alemão, que terá 
como resultado o ​Portal do Conhecimento​ – um mapa sobre histórias, memórias e 
identidades onde esses jovens contam um pouco da sua apropriação do espaço. Onde 
esses jovens da favela namoram? Onde dançam? Onde jogam bola? Onde andam de 
bicicleta? Quais são os espaços e por que eles vivem aqueles espaços? Além de 
contarem sua história, eles também tiveram uma formação técnica para construir o 
roteiro, fazer a decupagem de uma entrevista etc. Os doze jovens entrevistaram 
doze pessoas que estão há mais de cinquenta anos no Complexo do Alemão, num 
trabalho de memória intergeracional. Eles buscam fotos antigas, fotos atuais e 
tudo isso vai para o Google Maps.  
 
A memória impacta diretamente a vida desses jovens. Vemos que eles têm um 
desenvolvimento enorme quando entram nesse tipo de projeto. A maioria deles 
tinha vergonha de falar, disseram que nunca se apresentariam na escola porque 
não se viam numa lógica conteudista. Os próprios professores não conhecem a 
realidade dos alunos, então, um trabalho desses visa chegar nas escolas públicas 
para que os professores conheçam o que é a favela e o que é o Complexo do Alemão 
para que isso impacte sua pedagogia.  
 
Neste último ​Favela Doc​, construímos o documentário ​Quando você chegou meu santo 
já estava,​ com a temática das religiões de matriz africana nas periferias do 
Rio. Naquele momento, acreditávamos que os espaços de religiões de matriz 
africana de quase todas as periferias e favelas já tinham fechado, sufocados por 
um lado pelo tráfico, por outro por alguns segmentos de religiões cristãs 
pentecostais. O tráfico tem uma proximidade aos valores e princípios das igrejas 
cristãs pentecostais. Essa aproximação vem acontecendo desde o final dos anos 
1990, causando uma rejeição às religiões de matriz africana por causa do 
controle exercido no território, exacerbado no processo de preconceito e 
opressão. Nós que somos moradores nascidos e criados no Alemão, onde vivem mais 
de duzentas mil pessoas, não conhecíamos nenhum centro religioso nesta região 
quando começamos as oficinas. Descobrimos dezoito centros durante o 
documentário. A maioria parou de fazer o batuque por causa da opressão, muito 
pelas igrejas pentecostais, mas também pelo tráfico. O que oprime mais, o 
tráfico ou as igrejas pentecostais? Descobrimos que essas igrejas pentecostais 
são muito mais opressoras em relação às religiões de matriz africana. 
Trabalhamos com seis mães de santo e um pai de santo, de Umbanda e Candomblé. E 
sábado passado, quando lançamos o filme no Alemão, teve uma cena que valeu todo 
esse trabalho para mim: depois que terminou a exibição, as mães de santo foram 
para o palco, se cumprimentando e se convidando para uma conhecer o terreiro da 
 



 
outra. Todas elas são do Complexo do Alemão e não se conheciam. Só de ter 
promovido o intercâmbio entre os poucos resquícios dessas religiões, o trabalho 
de memória já valeu à pena.  

 
Raquel Rolnik:​ Vi uma cena dos “Bandidos de Jesus”, um grupo que é militante 
ativista pentecostal e traficante. Queria que você desenvolvesse um pouco mais 
sobre os pontos de conexão entre tráfico e igreja. Pensando mais amplamente a 
construção de uma certa hegemonia cultural nas favelas e nas periferias do Rio e 
do Brasil, que valores são esses e como esses valores se expressam hoje no 
Alemão? 
 
Alan Brum:​ Nas últimas décadas, temos um crescimento da religião cristã 
pentecostal e mudanças em todos os aspectos, e isso se traduz nas favelas. Até a 
década de 1980, a igreja católica atuava nas periferias por meio das CEBs 
(Comunidades Eclesiais de Base), que são núcleos muito politizados e engajados. 
A partir de 1980, a própria igreja católica deu uma guinada como reação ao 
crescimento do pentecostalismo, diminuindo as ações nas CEBs e aumentando a 
renovação carismática, que se aproxima do pentecostalismo. Há um movimento de 
radicalismo e intolerância na sociedade como um todo que impacta a própria 
política partidária e eleitoral. A Christina Vidal Cunha, professora da UFF 
(Universidade Federal Fluminense), publicou um livro chamado ​Oração de 
Traficante: uma etnografia​ ​sobre os traficantes evangélicos em Acari, que é a 
pesquisa de sua tese de doutorado. Ela vai morar em Acari para pesquisar essa 
lógica dos princípios evangélicos que entende como princípios propagados pelos 
próprios traficantes.  
 
No Alemão, houve um momento da ruptura entre lideranças do tráfico relacionada à 
questão religiosa. Antes havia uma ideia romantizada do marginal, que ainda não 
era chamado de traficante. Eles mesmos acreditavam que estavam lutando a favor 
dos pobres. Havia um grande líder no Alemão, cria de lá, líder do Comando 
Vermelho no Rio de Janeiro: o Orlando Jogador. Em 1994, ele foi assassinado por 
seu próprio comprade, o Uê, que era chefe do morro vizinho que ele foi visitar. 
Orlando foi a última liderança fortemente ligada às religiões de matriz 
africana. O Uê era evangélico. O evangélico mata o outro, que é de matriz 
africana. Há um simbolismo constituído aí. A partir desse momento, foi-se 
criando uma narrativa local que culpabilizava os orixás que ele adorava por seu 
assassinato. Com essa racha no Comando Vermelho, nasceu o Terceiro Comando no 
Rio de Janeiro. 
 
Como você vê o impacto da violência no comportamento da população e na ocupação 
dos espaços? Quais são as principais transformações desde a ocupação militar do 
Alemão em 2010? 
 
Alan Brum: ​Primeiro, houve um forte processo de ruptura dos espaços de 
sociabilidade. Tivemos muitos laços cortados. Há um elemento de solidariedade 
permanente na favela, que não é uma solidariedade romântica, é uma solidariedade 
que vem da necessidade. Se eu tiver que “bater uma laje” no domingo, faço um 
caldão, um mocotó e todo mundo vai chegar. Não preciso marcar. Não é porque 
somos bonzinhos uns com os outros, é porque alguém vai precisar “bater uma laje” 
depois. Essa solidariedade a partir da negação e da necessidade é um processo 
que constrói uma sociabilidade muito forte entre as pessoas no local, na escala 
micro, do vizinho mesmo. Quando chega um processo de urbanização definindo por 
um traçado totalmente autoritário onde abrir uma rua, construir um teleférico, e 
o que tem que sair, esse projeto vem cortando, rachando, destruindo laços de 
solidariedade muito fortes. Isso foi uma violência muito grande. O complexo do 
alemão teve 2.750 e poucas famílias – não pessoas – desapropriadas no período de 
 

http://www.ihu.unisinos.br/564604-livro-de-professora-da-uff-analisa-relacao-entre-religiosidade-e-trafico
http://www.ihu.unisinos.br/564604-livro-de-professora-da-uff-analisa-relacao-entre-religiosidade-e-trafico


 
2008 a 2010. Dessas quase 2.800 famílias, 1.700 hoje, depois de 8 anos, 
continuam no aluguel social. Para vocês terem uma ideia, isso significa o 
Governo vir e te tirar da sua casa própria e passar a te dar 400 reais por mês, 
que é o valor do aluguel social. Você tem que se virar pra alugar uma casa, 
sendo que você tinha sua casa própria. E hoje o Governo Estadual em crise está 
há dois, três meses sem pagar o aluguel social. Imagine como isso é 
psicologicamente violento na vida dessas pessoas.  
 
Fizemos uma audiência pública ano passado pra discutir sobre essa questão, junto 
à Defensoria Pública no Rio de Janeiro, no Núcleo de Terras. A partir dessa 
audiência, conseguimos que o Ministério Público se comprometesse em garantir o 
pagamento sempre que o Governo atrasasse. Não é um problema só do Complexo do 
Alemão, existem mais de mil famílias nessa situação em Manguinhos; mais de 
setecentas na Rocinha; mais tantas no Jacarezinho; e, no Estado do Rio de 
Janeiro, existem mais de dez mil famílias nessa situação, seja por 
deslizamentos, desastres naturais ou remoções.  
 
Aproveitando que você trouxe a questão do Ministério Público, você poderia 
comentar sobre o intuito da sua candidatura na Ouvidoria da Defensoria Pública 
do Estado do Rio? 
 
Alan Brum: ​Até pouco tempo, a Ouvidoria era exercida por defensor interno 
aposentado. Existe uma luta muito grande para podermos ter ouvidorias externas 
dentro de todos os órgãos públicos, sobretudo dentro da polícia. Quem vai fazer 
a denúncia de uma violação de direitos por parte da polícia se a ouvidoria é a 
própria polícia? Entendemos que a sociedade civil organizada ligada aos usuários 
daquele setor é quem deve ocupar esses espaços, por isso fui lançado candidato. 
É a segunda eleição dessa ouvidoria externa, hoje ocupada por um parceiro, o 
Pedro Strozenberg. Eu não sabia e não estava presente no lançamento da minha 
candidatura, que foi apoiada por 98 fóruns e organizações que decidiram que eu 
poderia representar o coletivo de instituições de base. Fui saber depois num 
bar.  
 
Entendemos que nós, dos movimentos de base das periferias, já passamos muito 
tempo tendo mediadores. Eles fizeram o papel que era necessário fazer. Mas 
quando olhamos a Defensoria Pública, percebemos que seus usuários fazem parte de 
segmentos da sociedade civil que já tem pessoas qualificadas pra ocupar esses 
cargos. Entendemos que precisamos estar nesses espaços de deliberação porque 
cansamos de achar que é muito legal escutar um favelado ou trabalhar com um 
favelado, mas na hora de dar poder para o favelado ninguém quer dar. É difícil 
você ter a galera da base nos espaços de decisão. As instituições, os parceiros 
da universidade e dos movimentos da sociedade civil são extremamente 
importantes, mas ocupar esses espaços agregará para a construção de uma 
sociedade mais justa e mais igualitária. Precisamos começar a torcer esse 
parafuso, não dá para ficar só na retaguarda; o que precisamos é conduzir e 
produzir processos.  
 
Há uma discussão dentro das favelas – principalmente no Rio, mas em outros 
estados também – de desmerecer a produção acadêmica que está sendo feita sobre 
as periferias. Não é o meu caso, nem o da instituição da qual eu participo. Nós 
temos uma sociedade paternalista que é de exclusão constante, de negação de 
espaços e de direitos, e a universidade também reproduz isso. Mas não é por isso 
que temos que negar a universidade, muito pelo contrário, temos que rediscutir o 
papel da universidade e trazer para uma outra perspectiva. Por onde podemos 
caminhar para construir uma outra lógica de produção de conhecimento sobre as 
periferias? A palavra “hierarquia” é fundamental para pensarmos a produção de 
 



 
conhecimento. Colocar o conhecimento acadêmico acima de conhecimento popular, de 
vivência, é um erro forte. O conhecimento não pode ser hierarquizado, são 
conhecimentos distintos que precisam dialogar. Se estudarmos a epistemologia da 
ciência, vemos que a ciência surge a partir das experiências, da repetição, da 
magia. Então, ciência tem tudo a ver com conhecimento popular. O conhecimento 
popular é um conhecimento massacrado e oprimido o tempo todo por sistematizações 
e afastamentos. Vamos sair do Rio de Janeiro e das favelas e vamos pegar os 
povos que eu trabalhei um tempo em Belém, ou os povos indígenas da região 
amazônica: eles sabem as propriedades das árvores, das ervas... nossos avós 
mesmos, que vieram do interior para o centro urbano com todo aquele conhecimento 
acumulado. Um saber popular produzido por séculos no Brasil, que é apropriado 
pelo grande capital, pelas indústrias farmacêuticas, de cosméticos, sem dar nada 
em troca. 
  
O conhecimento popular é fundamental para podermos pensar inclusive a produção 
dos espaços. Temos um trabalho há dois anos com a UFRJ (Universidade Federal do 
Rio de Janeiro), que é a disciplina PUA (Projeto Urbanístico Alternativo), um 
trabalho para que jovens arquitetos tenham a experiência de construir a partir 
do diálogo com o morador. Produzimos projetos para pequenos espaços abandonados, 
apresentamos aos moradores que dão seus pitacos. Os arquitetos ouvem e refazem o 
projeto. Esse processo de construção participativa impacta fortemente na 
formação do próprio arquiteto, que muitas vezes não é da favela. Quando chega na 
metade do semestre, começamos a estimular os alunos e moradores para fazerem um 
mutirão. Primeiro fizemos a Praça Verde no Alemão, e depois fizemos um trabalho 
com o grupo Permanências e Destruições e o Fernando Minto para reformar um 
espaço abandonado pela obra do PAC. Depois do projeto de urbanização do PAC, que 
custou um bilhão de reais no Complexo do Alemão, ficamos com um monte de espaços 
vazios, abandonados e com entulhos de casas removidas. Decidimos fazer a escada 
numa travessa muito íngreme, que é o acesso de várias casas. O Minto levou uma 
técnica para a construção de uma escada artesanal, toda feita à mão, linda! O 
pessoal foi se apropriando, depois a turma do PUA fez plantio de árvores, e 
agora os moradores estão colhendo abóbora. 
 
Esse trabalho tem a ver com exigibilidade de direito. Durante todo o período do 
PAC no Complexo do Alemão, nós – as instituições, os grupos, os ativistas, os 
moradores – tentamos e fomos negados a influenciar nos projetos urbanísticos. 
Esse espaço de participação é o que costumo chamar de “espaço de diálogo” ou 
“espaços de duplos monólogos”, aquele espaço que o governo te convida, te coloca 
numa sala com uma lista de presença e fotos que mostram que você participou. 
Precisamos criar mecanismos que consigam mensurar a real participação. Esses 
espaços estão existem, mas como garantirmos essas participações nas propostas 
urbanísticas? Então, esse trabalho – junto com a arquitetura no Complexo do 
Alemão – é micro, impacta poucas pessoas, mas é o exercício de que é possível se 
construir um espaço público com participação dos moradores. Feito de forma que 
eles se percebam naquele espaço e que eles passem a cuidar dele. Porque lá eles 
continuam plantando abóbora, continuam regando a árvore, os meninos continuam 
escalando a pedra onde colocamos umas garras lá pra brincar de escalar. Porque 
as crianças já brincavam na pedra. Há uma apropriação quando há o processo de 
participação.  
 
Tem uma foto que para mim sintetiza bastante esse diálogo de conhecimento com a 
academia na área de arquitetura: uma foto do Pablo Benetti, professor há 30 anos 
da UFRJ que foi pró-reitor de extensão, junto com o Roberto Negão, que tem 30 
anos de pedreiro, fazendo um casa sem nunca ter estudado. Os dois estão 
discutindo sobre uma pilastra, um querendo medir e o outro querendo fazer. Tanto 
os arquitetos quanto os moradores não saíram desse processo da mesma forma. As 
 



 
pessoas se apropriam do conhecimento de tomar determinados cuidados com 
aprendizados técnicos, é um diálogo de conhecimento. Sempre que você coloca o 
diálogo do conhecimento pra fluir sem hierarquizar, sem colocar um conhecimento 
em detrimento do outro, você consegue encontrar caminhos novos. Temos apostado 
que isso é um caminho de reinvenção e fortalecimento das favelas junto à 
universidade. Acreditamos que isso pode trazer frutos efetivos para o fomento, a 
construção, o monitoramento e a avaliação de políticas públicas. É no caminho da 
produção do conhecimento, de forma dialógica, que vamos encontrar fortalezas 
possíveis para enfrentar os momentos nos quais é tão difícil você promover 
qualidade de vida sustentável dentro dessas periferias. É por aí que se dá esse 
diálogo com a universidade. Eu voltei para a universidade depois de dez anos, 
estou lá no IESP fazendo mestrado em sociologia. 
 
Qual a relação você vê entre as aldeias indígenas e as favelas? Você poderia 
contar um pouco do projeto Favela Aldeia? 
 
Alan Brum: ​Para pensarmos a periferia, precisamos fazer os deslocamentos 
necessários. Para nós, entender a lógica de outras periferias é importantíssimo. 
Em 2013, fizemos um encontro com duas instituições estrangeiras que dialogam com 
a ONU para avaliar os oito objetivos do milênio, visando a mudança para os 
objetivos da sustentabilidade que hoje estão em vigor. A ONU foi orientada por 
especialistas a fazer um trabalho de avaliação de base, para saber como as 
políticas públicas, alinhadas com os objetivos do milênio, estão chegando na 
base local, na vida real das pessoas. Então, financiaram cinco encontros em 
cinco países no mundo, um em cada continente, e aqui no Brasil o Raízes foi 
convidado.  
 
Organizamos o ​Painel das Bases ​pra avaliar políticas públicas ligadas aos 
objetivos do milênio, juntando ribeirinhos do Amazonas, palafitas de Belém, o 
movimento negro do Espírito Santo, movimento de jovens do Rio Grande do Sul, 
movimento indígena de Ilhéus – os tupinambás de Olivença. Fazer esse trabalho 
foi muito gratificante e, ao mesmo tempo, descobrir que as nossas lutas são as 
mesmas, mudando apenas as configurações. Em 2014, no Complexo do Alemão, nós do 
Raízes fizemos um levantamento de mortos, assassinados por conflito de tráfico 
com a polícia, onde contamos 26 mortos. Fomos até a aldeia tupinambá de Ilhéus 
e, em 2014, foram 24 mortos nas operações só na região de onde tem a previsão da 
demarcação das terras do povo tupinambá de Ilhéus. Os números de aproximam, as 
lutas se aproximam.​ ​Enquanto na área urbana se luta pela moradia, eles lutam 
pelas terras. Os conflitos das opressões comandadas por uma elite econômica, 
seja no processo de especulação do agronegócio, seja na especulação imobiliária 
dos centros urbanos, ocorrem da mesma forma. As lutas são as mesmas das 
periferias. A questão é sistêmica. Então, se a questão é sistêmica, a gente 
precisa se olhar. Para isso, a gente construiu o projeto Favela Aldeia, com o 
qual, em 2016, levamos 22 jovens da favela para ficar 12 dias dentro da aldeia 
indígena. Em dezembro do mesmo ano, vieram dois jovens indígenas que se 
apresentaram no evento ​Circulando​ na favela e, de lá pra cá, os jovens fazem uma 
troca de expressões culturais entre o pessoal da luta indígena de Olivença e 
Ilhéus com a luta dos jovens das favelas do Rio de Janeiro. Por sinal, amanhã 
está chegando para o ​Circulando​ um jovem de Ilhéus que é um músico de rock. Rock 
sim, vamos parar de romantizar e idealizar os indígenas porque para eles também 
já se passaram 517 anos, não é? 
 
Considerando que o espaço da favela é construído a partir da negociação entre 
grupos, indivíduos e poderes locais, e não a partir de uma legislação urbana 
predeterminante, como você vê o equilíbrio entre desejos coletivos e privados no 
espaço das favelas?  
 



 
Alan Brum: ​Precisamos parar de olhar a favela com certo romantismo. A favela é o 
reflexo de toda a sociedade. É um microcosmo da sociedade capitalista. Claro que 
os acessos aos direitos mais básicos têm maior violação nos espaços de favelas, 
mas toda a estratificação existente na sociedade se repete nas favelas. 
Portanto, não acredito em equilíbrio entre desejos, mas em correlação de forças. 
E precisamos fortalecer sempre o lado que esteja pensando e promovendo os 
direitos mais básicos que são recusados individual e coletivamente aos moradores 
das favelas. Nesse sentido, o acesso à moradia às pessoas desabrigadas deve 
prevalecer e, consequentemente, os espaços coletivos, sendo que estes se 
sobrepõem aos interesses privados na perspectiva do lucro e da exploração, mesmo 
dentro das favelas. 
 

Você guarda alguma memória afetiva de uma experiência espacial? Como ela é?  

Alan Brum: ​Sim, na minha infância, entre os 10 ou 11 anos, as casas ainda tinham 
quintais com árvores, terrenos com muros baixos que pulávamos para buscar 
carambolas, cajás e amoras. As amoras nos deixavam todos roxos pela fruta, e, 
consequentemente, todos roxos também das broncas que levávamos. Pequenos espaços 
para o jogo de bola eram muitos, ou fazíamos ser muitos, desde os terrenos 
baldios até as ladeiras se transformavam em espaços de futebol. 
 

Onde você percebe uma utopia na forma de vida das favelas?  

Alan Brum: ​Percebo mais ainda do que se entente por utopia como senso comum. 
Entendo que o movimento de favelas está se transformando numa Utopia na 
perspectiva de Mannheim, ou seja, como mentalidade de grupos que transcende a 
realidade, que é capaz de abalar as ordens das coisas, transformando-as. É nessa 
Utopia favelada que acredito. 
 
 
 
Entrevista realizada em 7 de dezembro de 2017. 

 


